

المنسوب لأبى حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطى التيمى المتوفى ١٥٠ هـ بروايتى بروايتى حماد بن أبى حنيفة وأبى مطيع الحكم بن عبد الله البلخى

ويليه

# وصية أبى حنيفة لأصحابه

حققه وعلق عليه

أَبُو شُعْبَةَ السَّنَبَادِي عَفَا اللهُ عَنهُ

مراجعه وقدم له د/عصام بن سامي السعيد مراشد

# تقديم الشيخ /عصام راشد بسو الله الرحمن الرحيو

الحمد لله حمداً كثيراً مباركاً فيه وبعد:

فقد تصدى الكثير من أهل العلم لبيان عقيدة السلف أهل الحديث وأهل السنة والجماعة والطائفة المنصورة والفرقة الناجية والإنتصار لتلك العقيدة والذب عنها ، ورد شبهات المضلين حولها ، ودحض العقائد المخالفة ، ومن هؤلاء الإمام أبو حنيفة رحمه الله تعلى فقد بين عقائد أهل الحديث وانتصر لها جزاه الله خيراً ، ولكن شاب هذا الإعتقاد المأثور عن الإمام رحمه الله سواء رواية حماد أو رواية أبي مطيع البلخي بعض الأمور التي تخالف عقيدة السلف الصالح أهل السنة والجماعة ومن هذه المسائل :

قوله فى عدم زيادة الإيمان ونقصانه ، وقوله فى مسمى الإيمان وأنه تصديق بالجنان وإقرار باللسان وأن العمل خارج عن حقيقة الإيمان ، وقوله هذا هو الفارق بين عقيدته وعقيدة سائر أئمة الإسلام – مالك والشافعى وأحمد وإسحاق والبخارى وغيرهم – والحق معهم وقول أبى حنيفة مجانب للصواب وهو مأجور فى الحالتين إن شاء الله تعالى ، وقد ذكر ابن عبد البر $\binom{(1)}{(1)}$  وابن أبى العز $\binom{(1)}{(1)}$  ما يشعر أن أبا حنيفة رجع عن قوله والله أعلم .

وقال الإمام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: الإئمة الأربعة على عقيدة واحدة - أبو حنيفة ومالك والشافعي وأحمد - وهو ما نطق به الكتاب والسنة وما كان عليه الصحابة والتابعون لهم بإحسان ، وليس بينهم - ولله الحمد - نزاع في أصول الإعتقاد بل متفقون على الإيمان بصفات الرب ، وأن القرءان كلام الله غير مخلوق ، وأن الإيمان لابد فيه من تصديق القلب والإقرار باللسان والعمل سوى ما أثر من خلاف الإمام أبي حنيفة هذه المسألة وكانوا ينكرون على أهل الكلام من الجهمية وغيرهم محسن تاثروا بالفلسفة اليونانية والمذاهب الكلامية ، ولكن من رحمة الله بعباده أن الأئمة الذين لهم في بالفلسفة اليونانية والمذاهب الكلامية ، ولكن من رحمة الله بعباده أن الأئمة الذين لهم في

(1) التمهيد ٩/٧٤ (

شرح العقيدة الطحاوية ص  $^2$ 

الأمة لسان صدق كالأئمة الأربعة وغيرهم كانوا ينكرون على أهل الكلام من الجهمية قولهم فى القرءان والإيمان وصفات الرب ، وكانوا متفقين على ما كان عليه السلف من أن الله يرى فى الآخرة وأن القرءان كلام الله غير مخلوق. (٣)

وقد ذكر هذه العقيدة شيخ الإسلام فى أكثر من موضع ومرجع مثل مجمــوع الفتـــاوى جه ص ٣٠٠ ، ومنهاج السنة ١٣٩/٣ ، وما ذلك إلا لأهميتها .

فجزى الله الأخ أبا شعبة السنبادى على القيام بالإعتناء بهذه العقيدة وتحقيقها على أصل مخطوط خير الجزاء وإن كنت أرى ألها تحتاج إلى شرح موسع فوفقه الله إلى ذلك .

كتبه

عصام بن سامى السعيد راشد شبر اخيت - البحيرة

(3) الإيمان ص ٢٥٠

## مقدمة التحقيق

# بسمالله الرحمز الرحيم

الحمد لله نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادى له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً وبعد :

فهذه رسالة الفقه الأكبر للإمام أبى حنيفة النعمان بن ثابت برواية ابنه حماد بن أبى حنيفة ويليها رسالة الفقه الأكبر المشهورة بالفقه الأبسط برواية أبى مطيع الحكم البلخمى، ويليها وصية الإمام أبى حنيفة لأصحابه برواية أبى يوسف. وضع فيها الأمام أبى حنيفة لأصحابه برواية أبى يوسف. وضع فيها الأمام أمر حمه الله أصول وعقائد أهل السنة والجماعة كما تضمنت رداً على المخالفين وهى دعامة مسن دعائم أهل السنة والجماعة غير أن فيها بعض آراء أبى حنيفة في مسألة الإيمان وافق فيها قول المرجئة فبيناها في مواضعها

لذلك أحببت أن أحققها وأعلق عليها لما فيها من الخير والنفع العظيم فخرجت كما أحسب متميزة على ما سبقها من مطبوعات .

#### عملي في التحقيق:

- ١ مقابلة النسخ المخطوطة التي بين يدى على الطبعات السابقة
  - ٢ تشكيل المتن كاملاً حسب قواعد النحو والصرف
    - ٣- عزو الأيات والأخبار الواردة إلى مصادرها
  - ٤ تحقيق الأخبار والأحاديث من حيث الصحة والضعف
- ٥ ترجمة مختصرة لكل من وردت أسماؤهم في المتن مع عزو الترجمة إلى مصادرها
- ٦ تحقيق نسبة الرسالة إلى مصنفها وذلك من خلال كتب التراجم وأقوال العلماء

٧- تحقيق اسم الرسالة (الفقه الأكبر والفقه الأبسط)

٨- ذكر سند الرسالة للإمام

٩ - ذكر شروحات الرسالة

• ١ - ترجمة مختصرة للمصنف وآراء أهل العلم فيه لا سيما علماء الحديث وبيان عقيدته

١١ - التعليق على بعض الأمور لإيضاحها مثل:

- مسائل الإرجاء التي وقع فيها الإمام غفر الله له

- التنبيه على عقيدة أهل السنة والجماعة

- الرد على بعض تعليقات الكوثرى

والله من وراء القصد وهو حسبنا ونعم الوكيل وكتبه :

الفقير إلى عفو ربه الهادى

أبو شعبة فتحى بن أحمد القبيلي السنبادي

Skype: abou.sho3ba

Email: abou.sho3ba@yahoo.com

# دراسةالمتن

# وفيها ستةفصول:

أولاً ترجمة مختصرة للمصنف وفيها:

۱-اسم. ونسب ومولده ۲- شيوخه ۳- تلاميذه ٤- صفته ٥- وبرعه وعبادته ٦- محنته ٧- أقوال أهل العلم فيه ٨- عقيدة الإمام ٩- أبو حنيفة في ميزإن اكحديث ١٠ -وفاته

ثانياً سندهذا المتنوفيه:

۱ - سند بروایة حماد ۲ - سند بروایة البلخی ۳ - سند بروایة أبی یوسف

ثالثاً نسبةالرسالةإلى مصنفها

مرابعاً شروحات الرسالة ومطبوعاتها

خامساً النسخ المعتمد عليها في التحقيق

سادساً صوبر من المخطوطات

# أولاً ترجمة مختصرة للمصنف(١):

#### ١ - اسمه ونسبه ومولده:

هو الإِمَامُ، فَقِيْهُ المِلَّةِ، عَالِمُ العِرَاقِ، أَبُو حَنِيْفَةَ النُّعْمَانُ بنُ ثَابِتِ بِنِ زُوْطَى التَّيْمِيُّ، الكُوْفِيُّ، مَوْلَى بَنِي تَيْم اللهِ بنِ ثَعْلَبَةَ.

وُلدَ: سَنَةَ ثَمَانيْنَ، فِي حَيَاةِ صِغَارِ الصَّحَابَةِ.

قَالَ أَحْمَدُ العِجْلِيُّ: أَبُو حَنِيْفَةَ: تَيْمِيٌّ، مِنْ رَهطِ حَمْزَةَ الزَّيَّاتِ، كَانَ حَزَّازاً يَبِيْعُ الْحَزَّ. وَقَالَ عُمَرُ بنُ حَمَّادِ بنِ أَبِي حَنِيْفَةَ: أَمَّا زُوْطَى: فَإِنَّهُ مِنْ أَهْلِ كَابُلَ، وَوُلِدَ ثَابِت عَلَى الإسْلاَم.

وَكَانَ زُوْطَى مَمْلُوْكَا لِبَنِي تَيْمِ اللهِ بنِ ثَعْلَبَةَ، فَأُعِتِقَ، فَوَلاَؤُهُ لَهُم، ثُمَّ لِبَنِي قَفْلٍ. قَالَ: وَكَانَ أَبُو حَنِيْفَةَ خَزَّازاً، وَدُكَّائُه مَعْرُوْفٌ فِي دَارِ عَمْرِو بنِ حُرَيْثٍ. وَرُوَى: سُلَيْمَانُ بنُ الرَّبِيْعِ، عَنِ الحَارِثِ بنِ إِدْرِيْسَ، قَالَ: أَبُو حَنِيْفَةَ أَصلُهُ مِنْ تِرْمِذَ. وَقَالَ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ المُقْرِي: أَبُو حَنِيْفَةَ مِنْ أَهْلِ بَابِلَ.

#### ۲ - شيوخه :

رَوَى عَنْ: عَطَاءِ بنِ أَبِي رَبَاحٍ، وَهُوَ أَكْبَرُ شَيْخٍ لَهُ، وَأَفْضَلُهُم - عَلَى مَا قَالَ -.

(1) من سير أعلام النبلاء باختصار ٢٠،١٦ و انظر ترجمته في الفهرست لابن النديم ص٥١، والتاريخ الكبير للبخاري ٨٦/٨؛ والجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٤٤٩/٨؛ طبقات الفقهاء للشيرازي ص٨٦؛ الطبقات

الكبرى لابن سعد ٣٦٨/٦، و٣٦٩؛ وتاريخ بغداد ٣٢٣/١٣ ـ ٤٥٤؛ وتذكرة الحفاظ ١٦٨/١؛ والكامل في التاريخ ٥/٥٨، وفيات الأعيان ٥/٥٠٤ - ٥١٤؛ وميزان الاعتدال ٢٦٥/٤؛ والنجوم الزاهرة ٢٢/٢؛ وهذيب التهذيب ٤/١٦٠؛ والطبقات لخليفة بن خياط ص١٦٧؛ شذرات الذهب ٢٧٧/١؛

طبقات الحفاظ للسيوطي ص٧٣

وَعَنْ: ، عَدِيِّ بِنِ قَابِتٍ، وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بِنِ هُوهُزَ الأَعْرَجِ، وَعَمْرِو بِنِ دِيْنَارٍ، وَنَافِعِ مَوْلَى ابْنِ عُمْرَ، وَقَتَادَةَ، وَقَيْسِ بِنِ مُسْلِمٍ، وَعَلْقَمَةَ بِنِ مَرْقَدٍ، وَحَمَّادِ بِنِ أَبِي سُلَيْمَانَ - وَبِهِ ابْنِ عُمْرَ، وَقَتَادَةَ، وَقَيْسِ بِنِ مُسْلِمٍ، وَعَلْقَمَة بِنِ مَرْقَدٍ، وَحَمَّادِ بِنِ أَبِي سُلَيْمَانَ - وَبِهِ تَفَقَّهَ - وَزِيَادِ بِنِ عِلاَقَةَ، وَسِمَاكِ بِنِ حَرْب، وَسَعِيْدِ بِنِ مَسْرُوق، وَأَبِي جَعْفَر البَاقِر، وَابْنِ شَهَابِ الزُّهْرِيِّ، وَمُحَمَّدِ بِنِ المُنْكَدِرِ، وَأَبِي إِسْحَاقَ السَّبِيْعِيِّ، وَمَنْصُوْرِ بِنِ المُعْتَمِرِ، وَعَطَاءِ بِنِ السَّائِب، وَنَاصِحِ المُحَلِّمِيِّ، وَهِشَامِ بِنِ عُرْوَةَ، وَخَلْقٍ سِوَاهُم.

#### ۳ - تلامیده:

حَدَّثَ عَنْهُ: إِسْمَاعِيْلُ بنُ يَحْيَى الصَّيْرَفِيُّ، وَأَيُّوْبُ بِن هَانِئ. وَالجَارُوْدُ بِن يَزِيْدَ النَّيْسَابُوْرِيُّ، وَالحَسَنُ بنُ زِيَدِ اللَّوْلُوْيُّ، وَالحَسَنُ بنُ زِيَدِ اللَّوْلُوَيُّ، وَالحَسَنُ بنُ زِيَدِ اللَّوْلُوِيُّ، وَالحَسَنُ بنُ فَرَاتِ القَزَّازُ، وَالحُسَيْنُ بنُ الحَسَنِ بنِ عَطِيَّةَ العَوْفِيُّ، وَأَبُو مُطِيْعِ الحَكَمُ بِين وَالْحَسَنُ بنُ فُرَاتٍ القَزَّازُ، وَالحُسَيْنُ بنُ الحَسَنِ بنِ عَطِيَّةَ العَوْفِيُّ، وَأَبُو مُطِيْعِ الحَكَمُ بِين عَلِيَّةَ العَوْفِيُّ، وَأَبُو مُطِيْعِ الحَكَمُ بِين عَلِيَّةً العَوْفِيُّ، وَأَبُو مُطِيْعِ الحَكَمُ بِين عَلِيَّةً اللهِ، وَابْنُهُ وَمَادُ بنُ أَبِي حَيْفَةَ، وَحَمْزَةُ الزَّيَّاتُ - وَهُوَ مِنْ أَقْرَانِهِ - وَحَارِجَةُ بِين مُصْعَب، وَدَاوُدُ الطَّائِيُّ وَزُفَرُ بنُ الهُذَيْلِ التَّمِيْمِيُّ الفَقِيْهُ، وَأَبُو عَاصِمِ النَّيْيِلُ، وَعَامِرُ بِينَ الفُرَاتِ، وَعَالِم التَّمِيْمِيُّ الفَقِيْهُ، وَأَبُو عَاصِمٍ النَّيْيِلُ، وَعَامِرُ بِينَ الفُرَاتِ، وَعَبْدُ الله بنُ الْمُبَارَكِ وَخَلْقٌ كَثِيرٌ

#### ٤ - صفته:

وَعَنِ النَّضْرِ بِنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: كَانَ أَبُو حَنِيْفَةَ جَمِيْلَ الوَجْهِ، سَرِيَّ النَّوْبِ، عَطِرَ الرِّيحِ وَعَنْ أَبِي يُوْسُفَ، قَالَ: كَانَ أَبُو حَنِيْفَةَ رَبْعَةً، مِنْ أَحْسَنِ النَّاسِ صُوْرَةً، وَأَبلَغِهِم نُطْقًا، وَأَعذَبهم نَعْمَةً، وَأَبْيَنهم عَمَّا فِي نَفْسهِ.

وَعَنْ حَمَّادِ بنِ أَبِي حَنِيْفَةَ، قَالَ: كَانَ أَبِي جَمِيْلاً، تَعلُونُهُ سُمْرَةٌ، حَسَنَ الهَيْئَةِ، كَثِيْرَ التَّعَطُّرِ، هَيُوْباً، لاَ يَعْنَيْهِ. هَيُوْباً، لاَ يَعْنَيْهِ.

وَعَنِ ابْنِ الْمُبَارَكِ، قَالَ: مَا رَأَيْتُ رَجُلاً أَوقَرَ فِي مَجْلِسِهِ، وَلاَ أَحْسَنَ سَمَتاً وَحِلماً مِنْ أَبِي حَنيْفَةَ.

وَعَنْ شَرِيْكٍ، قَالَ: كَانَ أَبُو حَنِيْفَةَ طَوِيْلَ الصَّمْتِ، كَثِيْرَ العَقْلِ.

#### ٥ - ورعه وعبادته:

عَنِ الْمُثَنَّى بنِ رَجَاء، قَالَ: جَعَلَ أَبُو حَنَيْفَةَ عَلَى نَفْسِهِ إِنْ حَلَفَ بِاللهِ صَــادِقًا أَنْ يَتَــصَدَّقَ بِدِيْنَار، وَكَانَ إِذَا أَنفَقَ عَلَى عِيَالِهِ نَفَقَةً، تَصَدَّقَ بِمِثْلِهَا.

وَرَوَىٰ: جُبَارَةُ بنُ الْمُغَلِّسِ، عَنْ قَيْسِ بنِ الرَّبِيْعِ، قَالَ: كَانَ أَبُو حَنِيْفَةَ وَرِعاً، تَقِيَّاً، مُفْـــضِلاً عَلَى إخْوَانه.

وَقَالَ أَبُو عَاصِمِ النَّبِيْلُ: كَانَ أَبُو حَنيْفَةَ يُسَمَّى الوَتِدَ؛ لِكَثْرَةِ صَلاَتِه.

وَرَوَى: ابْنُ إِسْحَاقَ السَّمَرْقَنْدِيُّ، عَنِ القَاضِي أَبِي يُوْسُفَ، قَالَ: كَانَ أَبُو حَنِيْفَةَ يَخْتِمُ القُوْآنَ كُلَّ لَيْلَةٍ فِي رَكْعَةٍ.

وَعَنْ يَحْيَى بنُ عَبْدِ الحَمِيْدِ الحِمَّانِيُّ: عَنْ أَبِيْهِ: أَنَّهُ صَحِبَ أَبَا حَنِيْفَةَ سِتَّةَ أَشْهُرٍ. قَالَ: فَمَا رَأَيْتُه صَلَّى الغَدَاةَ إِلاَّ بِوُضُوْءِ عِشَاءِ الآخِرَةِ، وَكَانَ يَخْتِمُ كُلَّ لَيْلَةٍ عِنْدَ السَّحَرِ. وَعَنْ زَيْدِ بن كُمَيْتٍ، سَمِعَ رَجُلاً يَقُوْلُ لأَبى حَنيْفَةَ: اتَّق الله، فَانْتَفَضَ، وَاصفَرَّ، وَأَطرَق،

وَعَنَ رَيْدِ بَنِ كَمْيَتٍ، سَمِعَ رَجَالًا يَقُولَ لَا بِي حَنِيقَهُ. أَنَّقِ اللهُ، ۖ فَانَتَفَضَ، وأَصْفُو، وأطرق وَقَالَ: جَزَاكَ اللهَ خَيْراً، مَا أَحوَجَ النَّاسَ كُلَّ وَقْتٍ إِلَى مَنْ يَقُوْلُ لَهُم مِثْلَ هَذَا.

وَيُرْوَى: أَنَّ أَبَا حَنيْفَةَ خَتَمَ القُرْآنَ سَبْعَةَ آلاَفِ مَرَّةٍ.

#### ٦ - محنته:

وَقَدْ رُوِيَ مِنْ غَيْرِ وَجْهٍ: أَنَّ الإِمَامَ أَبَا حَنِيْفَةَ ضُرِبَ غَيْرَ مَرَّةٍ عَلَى أَنْ يَلِيَ القَضَاءَ، فَلَـمْ يُجِبْ.

قَالَ إِسْحَاقُ بِنُ إِبْرَاهِيْمَ الزُّهْرِيُّ: عَنْ بِشْرِ بِنِ الوَلِيْدِ، قَالَ:

طَلَبَ الْمَنْصُوْرُ أَبَا حَنِيْفَةَ، فَأَرَادَه عَلَى الْقَضَاءِ، وَحَلَفَ لَيَلِيَنَّ، فَأَبَى، وَحَلَفَ: إِنِّي لاَ أَفْعَلُ. فَقَالَ الرَّبِيْعُ الحَاجِبُ: تَرَى أَمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ يَحلِفُ وَأَنْتَ تَحلِفُ؟

قَالَ: أَمِيْرُ الْمُؤْمِنيْنَ عَلَى كَفَّارَةِ يَمِيْنه أَقْدَرُ مِنِّي.

فَأَمَرَ بِهِ إِلَى السِّجْنِ، فَمَاتَ فِيْهِ بِبَغْدَادَ.

وَقِيْلَ: دَفَعَهُ أَبُو جَعْفَرٍ إِلَى صَاحِبِ شُرطَتِه حُمَيْدٍ الطُّوْسِيِّ، فَقَالَ: يَا شَـيْخُ! إِنَّ أَمِيْـرَ الطُّوْسِيِّ، فَقَالَ: يَا شَـيْخُ! إِنَّ أَمِيْـرَ الْمُؤْمِنِيْنَ يَدَفَعُ إِلَيَّ الرَّجُلَ، فَيَقُو ْلُ لِي: اقْتُلْه، أَوِ اقْطَعْه، أَوِ اضْرِبْه، وَلاَ أَعْلَمُ بِقِصَّتِه، فَمَاذَا أَفْعَلُ؟

فَقَالَ: هَلْ يَأْمُرُكُ أَمِيْرُ الْمُؤْمِنِيْنَ بِأَمْرِ قَدْ وَجَبَ، أَوْ بِأَمْرِ لَمْ يَجِبْ؟

قَالَ: بَلْ بِمَا قَدْ وَجَبَ.

قَالَ: فَبَادِرْ إِلَى الْوَاجِبِ.

وَقِيْلَ: إِنَّ أَبَا حَنِيْفَةَ وَلِيَ لَهُ، فَقَضَى قَضِيَّةً وَاحِدَةً، وَبَقِيَ يَوْمَيْنِ، ثُمَّ اشْتَكَى سِتَّةَ أَيَّامٍ، وَتُوفُقِّيَ. وَتُوفُقِّيَ.

وَقَالَ الفَقِيْهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ الصَّيْمَرِيُّ: لَمْ يَقْبَلِ العَهْدَ بِالقَضَاءِ، فَصُرِبَ، وَحُبِسَ، وَمَاتَ فِي السِّجْن.

#### ٧- أقوال العلماء فيه:

وَقَالَ الْخُرَيْبِيُّ: مَا يَقَعُ فِي أَبِي حَنَيْفَةَ إِلاَّ حَاسِدٌ ، أَوْ جَاهِلٌ.

وَقَالَ يَحْيَى بنُ سَعِيْدٍ القَطَّانُ: لاَ نَكذِبُ الله، مَا سَمِعنَا أَحْسَنَ مِنْ رَأْيِ أَبِي حَنِيْفَةَ، وَقَـــدْ أَخَذَنَا بَأَكْثَر أَقُوالِه.

وَقَالَ عَلِيُّ بنُ عَاصِمٍ: لَوْ وُزِنَ عِلْمُ الإِمَامِ أَبِي حَنِيْفَةَ بِعِلْمِ أَهْلِ زَمَانِهِ، لَرَجَحَ عَلَيْهِم. وَقَالَ حَفْصُ بنُ غِيَاثٍ: كَلاَمُ أَبِي حَنِيْفَةَ فِي الفِقْهِ، أَدَقُّ مِنَ الشَّعْرِ، لاَ يَعِيبُه إِلاَّ جَاهِلٌ. وَقَالَ حَفْصُ بنُ غِيَاثٍ: كَلاَمُ أَبِي حَنِيْفَةَ فِي الفِقْهِ، أَدَقُ مِنَ الشَّعْرِ، لاَ يَعِيبُه إِلاَّ جَاهِلٌ. وَرُوِيَ عَنِ الأَعْمَشُ: أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ مَسْأَلَةٍ، فَقَالَ: إِنَّمَا يُحسِنُ هَذَا النُّعْمَانُ بَلَنُ بَالِتِ وَرُويَ عَنِ الأَعْمَانُ بَلِي عِلْمِهِ. الخَزَّازُ، وَأَظُنَّه بُورِكَ لَهُ فِي عِلْمِهِ.

وَقَالَ جَرِيْرٌ: قَالَ لِي مُغِيْرَةُ: جَالِسْ أَبَا حَنِيْفَةَ، تَفْقَهْ، فَإِنَّ إِبْرَاهِيْمَ النَّخَعِيَّ لَوْ كَانَ حَيّاً، لَجَالَسَه.

> وَقَالَ ابْنُ الْمَبَارَكِ: أَبُو حَنِيْفَةَ أَفْقَهُ النَّاسِ. وَقَالَ الشَّافِعِيُّ: النَّاسُ فِي الفِقْهِ عِيَالٌ عَلَى أَبِي حَنِيْفَةَ.

#### ٨ - عقيدة الإمام

الإمام رحمه الله على عقيدة أهل السنة والجماعة وهذا ماتثبته هذه الرسائل غير ما أثر عنه من كلامه فى الإرجاء لأنه تكلم بما تكلم به مرجئة الفقهاء وتبع شيخه حماد بن أبى سليمان فى هذه المسأله

ونحن سنبين المواضع التي قال فيها الإمام أبى حنيفة بالإرجاء ونعلق عليها إن شاء الله تعالى.

## ٩ - أبو حنيفة في ميزان الحديث:

- قال ابن حبان : وَكَانَ رجلا جدلا ظَاهر الْوَرع لم يكن الحَديث صناعته حدث بِمِائَــة وَتُلَاثِينَ حَدِيثا مسانيد مَا لَهُ حَدِيث فِي الدُّنْيَا غَيره أَخطاً مِنْهَا فِي مائَة وَعشْرين حَدِيثا إِمَّا أَن يكون أقلب إِسْنَاده أَو غير مَتنه من حَيْثُ لَا يعلم فَلَمَّا غلب خَطــؤُهُ علــى صَــوَابه اسْتحق ترك الباحْتِجَاج بِهِ فِي الْأَخْبَار وَمن جِهَة أُخْرَى لَا يجوز الباحْتِجَاج بِهِ لِأَنَّــهُ كَــانَ دَاعيا إلَى الإرجاء (۱)

- قال ابن أبي حاتم: نا عبد الرحمن نا محمد بن حمويه بن الحسن قال سمعت الحسين بن الحسن المروزى يقول ذكر أبو حنيفة عند احمد بن حنبل فقال: رأيه مندموم وبدنه لا يذكر. حدثنا عبد الرحمن ثنا حجاج بن حمزة قال نا عبدان ابن عثمان قال سمعت ابن المبارك يقول: كان أبو حنيفة مسكينا في الحديث (٢)

- قال المزى : وَقَالَ مُحَمَّد بن سعد العوفي : سمعت يَحْيَى بن مَعِين يَقُولُ: كَانَ أَبُو حنيفة ثقة لا يحدث بالحديث إلا بما يحفظه، ولا يحدث بما لا يحفظ.

وَقَالَ صَالَحُ بِن مُحَمَّد الأسدي الحافظ: سمعت يَحْيَى بِن مَعِين يَقُولُ: كَانَ أَبُو حنيفة ثقة في الحديث.

(2) الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٨/٠٥)

<sup>(1)</sup> المجروحين لابن حبان (٦١/٣)

وَقَالَ أَحَمَد بْن مُحَمَّد بْن القاسم بن محرز ، عن يحيى ابن مَعِين: كَانَ أَبُو حنيفة لا بأس بِهِ. (١)

- شمس الدين أبو عبد الله الذهبي : إمام أهل الرأى ضعفه النسائي من جهة حفظه، وابن عدي، وآخرون (٢)

- قال ابن الجوزرى: قَالَ سُفْيَان الثَّوْرِيِّ لَيْسَ بِثِقَة وَقَالَ يَحِيى بن مَعِين لَا يَكْتَب حَدِيثُ وَقَالَ مرَّة اخرى هُوَ انبل من ان يكذب وَقَالَ النَّسَائِيِّ لَيْسَ بِالْقَوِيِّ فِي الحَدِيث وَهُو وَقَالَ النَّسَائِيِّ لَيْسَ بِالْقَوِيِّ فِي الحَدِيث وَهُو وَقَالَ النَّصَر بن شُمَيْل هُوَ مَتْرُوك الحَدِيث وَقَالَ ابْن كثير الْعَلَط وَالْحَطَأ على قلَّة رِوَايَتِه وَقَالَ النَّصَر بن شُمَيْل هُو مَتْرُوك الحَدِيث وَقَالَ ابْن عدي عَامَّة مَا يرويهِ غلط وتصحيف وزيادات وَله احاديث صَالِحَة وَلَـيْسَ مـن اهـل الحَدِيث اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### ٠ ١ - و فاته :

توفي رحمه الله سنة ٠ ٥٠ هـ في شهر رجب وهو ابن سبعين سنة، ودفن في مقابر الخيـزران ببغداد

\_\_\_

<sup>(1)</sup> هَذيب الكمال للمزى (71888 - 7888) ، هَذيب التهذيب (71888 - 7888) ، هَذيب الكمال للمزى (71888 - 7888)

<sup>(4 · 9</sup> ٢/٢ ٦٥/٤) ميز ان الإعتدال (<sup>2</sup>)

<sup>(3)</sup> الضعفاء والمتروكون لابن الجوزى (١٦٣/٣)

# ثاثياً سندهذا المتن:

## ١ - سند الفقه الأكبر برواية حماد بن أبي حنيفة :

قال الشيخ محمد بن عبد الرحمن الخميس فى أصول الدين عند أبى حنيفة ص ١١٧: وقفت على إسناد هذا المؤلف في نسخة خطية محفوظة ضمن المجموعة رقم ٢٣٤ بمكتبة شيخ الإسلام عارف حكمت بالمدينة النبوية ، وهي من رواية نصر بن يجيى، عن ابن مقاتل، عن عصام بن يوسف، عن حماد بن أبي حنيفة، عن أبيه. وإليك التعريف بهم.

١ - نصر بن يحيى: هو نصر بن يحيى البلخي، تفقه على أبي سليمان الجوزجاني، وروى عنه أبو غياث البلخي. مات سنة ٢٦٨هـ.

Y – محمد بن مقاتل: هو محمد بن مقاتل الرازي كان من أصحاب الرأي مقدما في الفقه، روى عن سفيان بن عيينة ووكيع وسلم بن الفضل، وروى عنه محمد بن أيوب وحمد بن حكيم الترمذي والحسين بن أحمد.

قال عنه الذهبي في المغني: "ضعيف"، وفي الميزان: "تكلم فيه ولم يترك". مات سنة ٢٤٨هـ.

٣- عصام بن يوسف: هو عصام بن يوسف البلخي ، روى عن سفيان وشعبة، وحدث عنه عبد الصمد بن سليمان وغيره، قال عنه ابن سعد: "كان عندهم ضعيفا في الحديث"، وقال ابن عدي في الكامل: "روى عن الثوري وعن غيره أحاديث لا يتابع عليها"، وقال الخليلي: "هو صدوق". مات سنة ١٥٨هـ.

خلكان: "إنه كان على مذهب أبيه وإنه كان صالحا خيرا"، وذكره ابن أبي حاتم في الجرح خلكان: "إنه كان على مذهب أبيه وإنه كان صالحا خيرا"، وذكره ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، ولم يذكر فيه جرحا، وذكره ابن عدي في الكامل، فقال عنه: "لا أعلم له رواية مستوية". وقال عنه الذهبي في الميزان: "ضعفه ابن عدي وغيره من قبل حفظه مات سنة ١٧٦هه...

## ٢ - سند الفقه الأكبر برواية أبي مطيع البلخي (١):

روى الإِمَام أَبُو بكر بن مُحَمَّد الكاساني عَن أبي بكر عَلَاء الدّين مُحَمَّد بن احْمَد السَّمرقَنْدِي قَالَ أخبرنَا أَبُو الْمعِين مَيْمُون بن مُحَمَّد بن مَكْحُول النَّسَفِيّ أخبرنَا أَبُو عبد الله الْحُسَيْن بن على الكاشغري الملقب بالْفَضْلِ قَالَ أخبرنَا ابو مَالك نصران بن نصر الْخُتلِي عَن أبي الْحسن عَليّ بن أَحْمد الْفَارِسِي حَدثنَا نصير بن يجيى الْفَقِيه قَالَ سَمِعت أَبًا مُطِيع الحكم بن عبد الله الْبَلْخِي يَقُول: وذكر الرسالة .

وقد وضعت ترجمة مختصرة لهم في الرسالة تجدها في الحاشية .

#### ٣ - سند وصية أبي حنيفة الأصحابه برواية أبي يوسف:

أما عن وصية أبي حنيفة فقد قال الشيخ محمد بن عبد الرحمن الخميس في أصول الدين عند أبي حنيفة ص ١٣٨:

وقفت على إسناد هذا المؤلف في نسخة خطية محفوظة ضمن المجموعة رقم ٢٣٤ بمكتبة شيخ الإسلام عارف حكمت بالمدينة النبوية ، وهي من واية حسام الدين حسين بن علي السغناقي عن محمد بن محمد بن نصر البخاري، عن محمد بن عبد الستار الكردري، عن برهان الدين المرغياني، عن محمد بن الحسين النوسوخي، عن علاء الدين أبي محمد بن أهمد السمرقندي، عن الإمام سيف الحق أبي المعين ميمون بن محمد المكحولي النسفي، عن الإمام أبي طاهر محمد بن المهدي الحسيني عن إسحاق بن منصور المسياري، عن أحمد بن علي السليماني، عن حاتم بن عقيل الجوهري، عن أبي عبد الله محمد التميمي، عن أبي يوسف، عن الإمام أبي حنيفة.»

#### وإليك التعريف بهم:

- حسام الدين السغناقي ، ٧١٠هـ: هو الحسين بن علي بن حجاج بن علي حسام الدين السغناقي، نسبة إلى سغناق بكسر السين المهملة وسكون الغين ثم نون بعدها ألف بعدها قاف بلدة في تركستان. تفقه على محمد بن محمد بين نصر

-

دار الكتب المصرية المجموعتان (au5م) و (au7م) دار الكتب المصرية المجموعتان (au7م)

- البخاري، وممن تفقه عليه جلال الدين الكرلاني. ومن مصنفاته النهاية في شــرح الهداية والكافي في شرح التمهيد" الهداية والكافي في شرح أصول البزدوي. وهو مؤلف "التسديد في شرح التمهيد" لأبي العين النسفى ٨٠٥هـــ
- حافظ الدین محمد البخاري: هو محمد بن محمد بن نصر البخاري أبو الفضل ولد في حدود سنة ١٥٥هـ ببخارى ، وتفقه على محمد بن عبد الـــستار الكـــردي ومحمد بن الحسن الطاهري، وتفقه عليه عبيد الله بن إبراهيم المحبوبي وأبو العـــلاء البخارى مات في سنة ١٩٣هــ
- ٣- محمد عبد الستار الكردري: هو محمد بن عبد الـستار بـن محمـد المعمـادي الكردري، نسبة إلى كردر ناحية بخوارزم، قال عنه الـــذهبي كمــا في النجــوم الزاهرة: "كان أستاذ الأئمة على الإطلاق والموفد إليه من الآفاق، برع في علوم، وأقر في فنون، وانتهت إليه رئاسة الحنيفة في زمانه" مات سنة ٢٤٢هــ
- رهان الدين المرغيناني: هو علي بن أبي بكر بن عبد الجليل الفرغاني برهان الدين المرغيناني بفتح الميم نسبة إلى مدينة مرغينان من بلاد فرغانة ، قال عنه القرشي: "العلامة المحقق صاحب الهداية، أقر له أهل عصره بالفضل والتقدم". تفقه علي عمر بن محمد النسفي وحسام الدين عمر بن عبد العزيز بن مازة وغيرهم، وتفقه عليه محمد بن عبد الستار الكردري ... مات سنة ٩٥هـــ
- صياء الدين محمد بن الحسين النوسوخي: هو محمد بن الحسين بن ناصر بن عبد العزيز النوسوخي، نسبة إلى بلدة نوسوخ، من بلاد فرغانة الملقب بضياء الدين، تفقه على الإمام علاء الدين أبي بكر محمد بن أحمد السمرقندي، وتفقه عليه على بن الفرغاني، وقال: أجاز لي بجميع مسموعاته مشافهة بمرو سنة ٥٤٥هـ
- العلاء السمرقندي: هو محمد بن أحمد بن أبي أحمد علاء الدين السمرقندي، تفقه على أبي المعين ميمون المكحولي، وعلى أبي اليسر البزدوي، وتفقه عليه أبو بكر بن مسعود الكاساني وغيره

دراسةالماتن

ابو المعين النسفي: هو ميمون بن محمد بن محمد معتمد بن مكحول بن أبي الفضل أبو المعين النسفي المكحولي، صاحب كتاب تبصرة الأدلة، والتمهيد لقواعد التوحيد. مات سنة ٥٠٨هـ

- أبو طاهر محمد بن المهدي الحسيني لم أقف له على ترجمة.
  - إسحاق بن منصور السياري لم أقف له على ترجمة.
    - ١ أحمد بن على السليماني لم أقف له على ترجمة.
    - ١١ حاتم بن عقيل الجوهري لم أقف له على ترجمة.

17 - محمد بن سماعة التميمي: هو محمد بن سماعة بن عبيد الله بن هلال بن وكيع بن بسر التميمي أبو عبد الله الكوفي، روى عن أبي يوسف، ومحمد بن الحسن، والليث بن سعد. وروى عنه الحسن بن محمد بن عنبر، ومحمد بن عمران الضبي.

قال عنه ابن حجر: "صدوق من العاشرة" مات سنة ٢٣٣هـ وقيل سنة ٢٣٦هـ

١٣ - يعقوب بن إبراهيم أبو يوسف القاضى:

قال عنه الخطيب: "القاضي صاحب أبي حنيفة ... سكن بغداد وولاه موسى بن مهدي القضاء كما ثم هارون الرشيد من بعده، وهو أول من سمى قاضى القضاة في الإسلام".

وقال عنه طلحة بن محمد بن جعفر: "أبو يوسف مشهور الأمر ظاهر الفضل، وهو صاحب أبي حنيفة، وأفقه أهل عصره ولم يتقدمه أحد في زمانه، وكان النهاية في العلم والحكم والرئاسة والقدر، وأول من وضع الكتب في أصول الفقه على مذهب أبي حنيفة وأملى المسائل ونشرها، وبث علم أبي حنيفة في أقطار الأرض".

وقال عنه اللكنوي: "كان صاحب حديث حافظا. ولزم أبا حنيفة وغلب عليه الــرأي، وولي قضاء بغداد فلم يزل بها حتى مات سنة ثلاث وثمانين ومائــة في خلافــة هــارون الرشيد"

# ثالثاً نسبة الرسالة إلى مصنفها:

لقد شكك الكثير في نسبة رسالة الفقه الأكبر إلى الإمام أبي حنيفة ولكن أثبتها بعض العلماء منهم:

- ١ حاجى خليفة في كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون (١٢٨٧/٢)
  - ٢ ابن النديم في الفهرست ( ١/١٥)
  - ٣- إسماعيل بن محمد أمين الباباني في هدية العارفين (١٦٤/١)
- وذكره الكردرى في المناقب فقال: فإن قلت ليس لأبي حنيفة كتاب مصنف ، قلت: هذا كلام المعتزلة ودعواهم أنه ليس في علم الكتاب "الكلام" تصنيف وغرضهم بذلك نفى أن يكون كتاب "الفقه الأكبر" و"العالم والمتعلم" له ، لأنه صرح فيه بأكثر قواعد أهل السنة والجماعة ودعواهم أنه كان من المعتزلة ، فإنى رأيت بخط العلامة مولانا شيخ الملة والدين الكردرى العمادى هذين الكتابين وكتب فيهما ألهما لأبي حنيفة وقد تواطأ على ذلك جماعة كثيرة من المشايخ
- وقال صاحب كتاب (مفتاح السعادة ومصباح السيادة): ما قيل في الفقه الأكبر من أنه ليس للإمام أبي حنيفة فمن اختراعات المعتزلة زعماً منهم أن أبا حنيفة على مذهبهم والحقيقة أن الفقه الأكبر هو للإمام أبي حنيفة لهذا نرى ترجيح نسبة الكتاب لأبي حنيفة
  - ٦ شيخ الاسلام بن تيمية في كتاب درء تعارض العقل والنقل (٢٦٣/٦)
    - ٧- ابن قيم الجوزية في اجتماع الجيوش الاسلامية (١٣٨/٢)
      - ابن أبي العز في شرحه للطحاوية في أكثر من موضع  $\Lambda$
- ٩ محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الكنانى فى إيضاح الدليل فى قطع
   حجج أهل التعطيل (٨/١) (٨/١)
  - ١٠ الذهبي في العرش (٢/٥/٢) وفي العلو للعلى الغفار (١٣٤/١)

11- قال العلامة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ عن "الفقه الأكبر": "شهرته معروفة، وثابت عن أبي حنيفة بالأسانيد الثابتة، ويوجد من هو دعي في الأحناف ليس منهم أشكل عليه نسبته إليه ، وذلك لما دخل عليه من التجهم فرآه يخالف معتقده، وذلك أن كثيراً منهم أشعرية الاعتقاد أو ما تريدية الاعتقاد، فرأوا أنه يتعين نفي ذلك عن أبي حنيفة، وان الإمام إمام صدق، وذلك جهلهم بإمامهم وبالكتاب والسنة، كما وقع لغيرهم من أتباع الأئمة. "انظر: فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل السشيخ: (١٣/ انظر: فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل السشيخ: (١٣/

11- أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، د. محمد عبد الرحمن الخميس، ص11- 1- 17- أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، د. محمد عبد الرحمن الخميس، ص11- 1- 1- أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، د. محمد عبد الرحمن الخميس، ص11- 1- 1- أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، د. محمد عبد الرحمن الخميس، ص11- 1- 1- أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، د. محمد عبد الرحمن الخميس، ص11- 1- المحمد الإمام أبي حنيفة، د. محمد عبد الرحمن الخميس، ص11- 1- المحمد عبد الرحمن الحميد الإمام المحمد عبد المحمد المحمد الإمام المحمد عبد المحمد عبد المحمد ال

١٣ - البغدادي في الفرق بين الفرق ص ٢٢٠

أما عن الفقه الأكبر الذى هو من رواية أبى مطيع البلخى فقد قال الإمام الذهبى: أبو مطيع الحكم البلخى صاحب كتاب الفقه الأكبر<sup>(۱)</sup>

وقال اللكنوى :أبو مطيع البلخي صاحب أبي حنيفة وصاحب كتاب الفقه الأكبر (٢)

## مما سبق نستطيع أن نقول عدة احتمالات:

- ١ الإمام أبا حنيفة له رسالتان الأولى من رواية ابنه حماد وتسمى بالفقه الأكبر
   و الثانية من رواية أبى مطيع البلخي تسمى بالفقه الأكبر
- ۲ أن الإمام له رسالة واحدة تسمى بالفقه الأكبر روى بعضها ابنه حماد وروى
   بعضها أبو مطيع البلخى
- ٣- أن الفقه الأكبر هو كتاب لأبي حنيفة رواه عنه ابنه حماد ثم ألف أبو مطيع
   البلخي كتاباً سماه الفقه الأكبر أيضاً

(1) العلو ص ۱۰۱

ر $^2$ ) الفوائد البهية ص $^2$ 

\_

أما عن تسمية رواية أبى مطيع البلخى بالفقه الأبسط فإنى لم أقف على مخطوط أو قول لأهل العلم أن أبا مطيع البلخى روى رسالة عن أبى حنيفة تسمى بالفقه الأبسط وذكر الشيخ الكوثرى أنه تم تسمية رواية البلخى بالفقه الأبسط تمييزاً لها عن رواية هاد .

أما القول بأن الفقه الأكبر من تصنيف أبي مطيع البلخي

فنقول: أنه لا شك أن هذه الرسائل مشتملة على كلام الإمام أبى حنيفة ، رواها عنه تلاميذه وهى ليست من مصنفاته التى كتبها بخط يده فلم يثبت لدينا ذلك ولكن كتبها الطلاب عنه حينما سألوه فجمعوها ووضعوها في رسائل والله أعلم .(١)

#### الوصية:

«رسالة صغيرة اشتملت على بعض مسائل أصول الدين كالإيمان والقدر والقرآن ، وأنه كلام الله غير مخلوق إلى غير ذلك.

من ذكر هذا المؤلف من المصنفين:

١ - البياضي في إشارات المرام ص ٢١.

٢ - الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٣/٢، ١٤.

قال الزبيدي: "وذكر الوصية بتمامها الإمام صارم المصري في نظم الجمان، ومن المتأخرين تقي الدين التميمي في الطبقات السنية، والقاضي أبو الفضل محمد بن الشحنة الحلبي في أوائل شرح الهداية".

ا د اجع أصول الدين عند أبي حنيفة ص(1)

\_

# مرابعاً شروحات الرسالة ومطبوعاتها:

- ۳۷۳" شرحه أبو الليث السمر قندى ت "۳۷۳" (۱)
  - ۲ شرح البزدوى ت " ٤٨٢ "<sup>(۲)</sup>
- ۳- شرح أبي منصور محمد بن محمد الماتريدى السمرقندى ت "٣٣٣هـ" وهو شرح على رواية أبي مطيع الحكم بن عبد الله البلخى طبع بمطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية بحيدر أباد الدكن بالهند في شهر ذى الحجة عام ١٣٢١هـ
   (٤)
- غ- شرح الملا على القارى ت ١٠١٤هـ (٥) " منح الروض الأزهر شرح الفقـه الأكبر" وهو شرح على رواية حماد بن أبي حنيفة طبعته دار البشائر الإسلامية ببيروت لبنان عام ١٤١٩هـ ١٩٩٨م
  - حى الدين محمد بن بهاء الدين ت ٥٦٦هـ (٦) في القول الفصل
    - ٦- المولى إلياس بن إبراهيم السينوبي ت ٨٩١ هـ (٧)
    - ٧- المولى أحمد بن محمد المغنيساوى ت ١٠٠ هـ(١)

<sup>(1)</sup> تاج التراجم لابن قطلوبغا (1/1)

<sup>(</sup>²) تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام للذهبي (١٢/١٠) ، سير أعلام النبلاء (٦٠٢/١٨) ، الأعــــلام للزركلي (٣٢٨/٤)

 $<sup>(^3)</sup>$  تاج التراجم لابن قطلوبغا  $(^1, ^1, ^1)$  ، الأعلام للزركلي  $(^3)$ 

<sup>(4)</sup> قال الكوثرى: "وطبع فى الهند وفى مصر شرح الفقه الأكبر رواية أبى مطبع لكن نسب الناشر هـــذا الـــشرح سهواً لأبى منصور الماتريدى مع ظهور أن الشرح ليس له بما جرى من نقول عن كثير ممن تأخر زمنـــه عــن زمنه ... والواقع أن هذا الشرح لأبى الليث السمرقندى ت ٣٧٣هـــ والطابع لم يتحر صحة الأصل" انتهى باختصار انظر العقيدة وعلم الكلام من أعمال الشيخ الكوثرى ص ٢٤٥

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) الأعلام للزركلي (١٢/٥)

<sup>(7./7)</sup> الأعلام للزركلي (7./7)

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الأعلام للزركلي  $^{(7)}$ 

- $\Lambda$  أكمل الدين محمد بن محمد بن محمود البابرتي $^{(7)}$  ت " $^{(7)}$  وسماه الإرشاد
- 9 نظمه أبو البقاء الأحمدى <sup>(۳)</sup>فى ثلاث وعشرين من رمضان سنة ٩١٨هـــوساه عقد الجوهر نظم نثر الفقه الأكبر
- ١ ونظمه إبراهيم بن حسام الدين الكرمياني المعروف بشريفي ت ١٠١٦هـ (٤)

#### ومن شروحات الوصية:

- ١- أكمل الدين البابرتي ت ٧٨٦ هـ حققه حمزة البكرى ومحمد العايدى طبعة
   دار الفتح

<sup>(1)</sup> الأعلام للزركلي (1/1)

<sup>(2)</sup> الأعلام للزركلي (٢/٧) ، حسن المحاضرة للسيوطي (٤٧١/١)

<sup>(3)</sup> الأعلام للزركلي (٢٨٩/٦)

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) الأعلام للزركلي (٣٥/١)

# خامساً النسخ المعتمد عليها في التحقيق:

- ١ طبعة مكتبة الفرقان بالإمارات العربية الطبعة الأولى لعام ١٤١٩هـ
   ١ ٩٩٩
- ٢ نسخة خطية لمتن الفقه الأكبر من مكتبة الأزهر أشرت إليها في الحواشي
   برقم (١)
- ٣- نسخة خطية لمتن الفقه الأكبر رقم ٤٧٠٨ من مكتبة الملك عبد الله بن عبد
   العزيز أشرت لها برقم (٢)
- ٤ نسخة خطية لمتن الفقه الأكبر برقم ٣٥٦٤ من مكتبة الملك عبد الله بن عبد
   العزيز أشرت لها برقم (٣)
- ٥- الروض الأزهر طبعة دار البشائر الإسلامية الطبعة الأولى لعام ١٤١٩هـ
   ٥- الروض الأزهر طبعة دار البشائر الإسلامية الطبعة الأولى لعام ١٤١٩هـ
- ٦- كتاب العقيدة وعلم الكلام من أعمال الشيخ محمد زاهد الكوثرى طبعة دار
   الكتب العلمية بيروت لبنان الطبعة الأولى ٢٠٠٤م ٢٤٢٥هــ
- ٧- نسخة خطية لمتن الوصية من مكتبة الأزهـر رقـم (١٣٧)ع /(٢٣٧)خ
   ناسخها عيسى حنفى القنطبجى أبو الزناد عام ١٧٦ هـ اشرت لها بـ(أ)
- ٨- نسخة خطية لمتن الوصية برقم ١٠٨٢١ من مكتبة الملك هبدالله بن عبد العزيز اشرت لها بـ(ب)

# سادساً صور من المخطوطات صورة لأول المتن من المخطوط رقم ١



صورة لأول المتن من المخطوط رقم ٢



## صورة لأول المتن من المخطوط رقم ٣



الورقة الأولى من الوصية

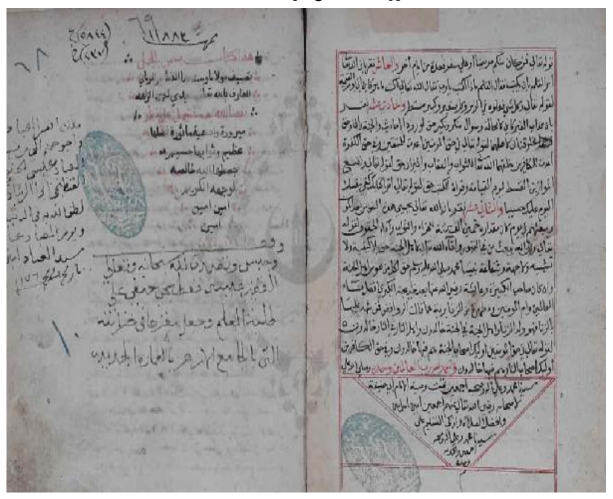


## الورقة الثانية من الوصية

والمدغال معود لإزال خالان كالمدعور من الموسوف وخراص يعتوبان افعل من الاندعوبيدا جرم لأادتابين بوبكرالعديق فرعونه عثمان تأمل رضوان المدعية عراجعين لتوامقا الث والمنابقوك المنابقوق وليكرا لمقرون في حنارة الفهم وكالمرمضان أسيونهق فغل عدم كل ومرتقى ومغنى كل ما فوشنى والسائد في إلا العبد مع أعماله وأخواره ومعرمته محاموق علماها والعامر علوة اناحاله أول ادتكوها والسابغ نقزيان الدرفاليطؤاخلق ومأتكن أعطافترلانهم فمعناعا عزوناك مناليط الهام ورازقتم لنوار ناله والدخليكم في زفاكم في يسكم وعيب كم والكسيه لأوم حما كماز والملائه لأرجه الماز والمرام والمواء والمواء والمواء للات اساق الومالظميم المدرالكافرالا مديك توراك تالما ووباك والد عَالِ فَرَيْ يَا لَنُومُ الْعِرْوعُوا كَافِرْ أَنْ الرَّعِلْ الْمَافِي الْمَالِيْ لِمَوْ أَمَالِيكُ الاسرانغوار كرمين الهالوسون أطعواوا باالكافون اسؤارا عالما اعتون العلمهوا والقامن تنتو الدأة سكاءة ع النمالة مل لفعل المعد الزمالان لوعان فالمالى تعلى العبدمست فيامل الدركاب وفسا لحاجة فهن ملاقيح الغولغو لرغال والعدالفني وانترافنة أولوكان جرائعواليخان وتألحا الانجعار الفليلا اسطاعة والناسخ فتراد السح طالحتين واجبالليته فرماوليك وطيب والمساخ للائداراء وليالها لادلياري ووعكذا في لنكوفا ويبيعى عليه الكفرلاء ويسر الخيرالمواتر والمفهر والافضادية السور خعة بعراكتان لنوارة الدوادا مربنه بفالارم بملبر ملكوها والانصروا مرافقلاة وزاافال

رقدقال لحالش وعالمهوم فرافقت ولاجوز ارتفاله وع الأمان مافقت ويوزان غالك يخالفة والزكاة باجوران عالك ملالفيرالأمارك وتقد وكلجاء والشركل مؤالفة بحائرونغال لاندلونرهما حدال تقدرك والسفو وعبره لعباركانوا أنعه ويطلونه والاكارله يؤحدان ساف فترا والاعالم كالأثنة وبفنه وفصلة ومدحدة والزامسة بالواقعه فألعو مششته ومحت ورضاه ونضامه ويذره وتطلبنه وسكه وعالمه وتوفيقه وكالترفي للوخ فنتوط والفشيلة ليب بالوانعه مااوركل بتسلته ومحته وريناه وتفاعات ون وتخليفه وكناب فاللوح الحنوط والمعسية ليب امراهه والكريث لاعب ويتصابه لارهامه وركتر وملا توفيته وعذلانة وعلموكالية الناكث نتوانالك محانه وعالعالم فراية وعاد فيرال ونامعاف واستقرار لمبدره وماخط المترش وغير لعزغون عبراحتياح بالوكال مختاجا مالورعان فيجا والعالمر والحفظ ويويروا الميلوقين ولوساوي إمالالجلوب والعزار مترايطي المعرش اعزان اللعام الدعن والمعلو الجراوات تغنوبا والمغفران كالم العاتمالية بوعلوق ووجيع وتنزيله وسنشاء لاهوكالانين المصوصفرته بالماختين مكوك فالمصاحن معوى الالمسن محدوط والعماوم عبرعا أوجأ والحمروالكا عرواكذابة كالمعاوقة لا بالعال العادوياة التاسيمانه وتعاليفهم يفاوق لاذالكابة والحروف والكامات والامات كالهألة الغزاك لحاجة العباد البها وكازم المدقان وانم براندومماه معهوم فدأوا المسافن فالدان الفران خلوق فهوكا فراك العظم

#### الورقة الثالثة من الوصية



## صورة من الوصية النسخة (ب)

لمائرض اوصيفه يع قال الماعاع واخوا أوقفكم العدمة فن مؤمسه ليو كانترات على التيني والبيقيم حايثره الكفال ويكون مبتسعا ولايكرن حدحهد للبوى فغليكم اصحابا واخوالأ مؤه أفضواحتي كونوا بامضاعة شيأ محدوها اجترعك إلاغ ومهقيم والعطاق عواقراريا للسان ولصعيق بحبال وموفز بالقلب والماقراروصك الكون اجانا للانوك والعانا فكال المسافقون كليم معضين وكزيك المونى وصوغ والكون إلا كالبنا ولات العان المان المان بالكافت ب كلهم مسان قبل الدفعاء فاحق المد تعالم والمد فيتهيد الناهنا نفين لكا ذبو ن وقال الدينوة عن اجل اكتاب النبن ابنام الكتاب بولغيز كما يوفون إستادم الإر والقياق لايترمرون مغفى لانز لامقعق دنفصان الابزياوة الكفرول بيقودديا دة الاسقصان الكؤ وكبعت يوزان بكوت المنحفرا واحد غصالة ورعدة موساوكا وروجوس موسى عقا والكافركة وعقا وليسية الديان كالكان سرة الكوسك يعزيقه اولك يجاكلومنون حقا وادفكرج المعاؤون حنق والعاصون من امتر محداثينا اعدمني يحافلهم مومنون حقّا وليوا بكينوش والعاليفران والدانية فاخرالها بديسل الأكثر إمن الادقامت يترقفع العل عرصوص والعروان بقال الرفق عنه الايان فالأان على والفريد مرفع المدين ومتأخفها اصلاف ولايوز الألية لرارتقع عنهما الايات اوامر منا مترك الايان فضرفال لها الزيع ذعي الصدم افتعنيه ولانحوز وعالليان فأانتقيه ولايجازان بقال مسين فالفقرالايان ويوران بقال المير كالفير الأوة وتقر والخروش كلهن امدينة لان لوزخ إحوان نفدير اكثيره اكثرين خيره لصارك فرا بالعدونطل تؤجيده الفان وتوصيد النستيط فطران التعال لمف قريفيروفضيل وسعصية أعاللؤيف فنام العداقة ومنية وعيثره دينان وقضاة ولقذيره وتحليفه وعكروط والونيفرات كنا بشهرغ اللوح الحفدنى والطصيله بسبت بابرائد تمتا والزعبشية وعبية دقف يج ورضائه ومزره وتخليف وحكره عاده توثيق وكتابشها اللع الحفوط والمعصية ليست بابرا للدنقه وتكن عبثية لامحيث وبقفوترن برضائر وبتعديره الاستوفيقه واثنا اشتبة نقره فاالدهبع الوسن بنوى فأغراف يكون لهاجة والنقرار مير وسوالموجد وموحا فط الوين وغرادوش من خير احيدع نفولان محتاجا لما فذرك اي والعالم وترسيره كالمخلوفين وميكان محت جا المبلوس والقرارفقيل فلق أوش الينكات ومدت دعن وَمَر عنواكبر المناهية منفريات القران كلهم العدمة غير فالوق ووكبير وتشتر بلرقا جوولا عيره بالبرصفية بالتحقيق كلة غة بغضا جعزمقرة بالسنة تحفوف فالصدورغيرما رّفين والعبروا كووث والمكافؤواكت متكليا فلوق للهنافيال العباودكايا العديدة غيرني نوق لان الكت بتر والحروب ويشكل سرواده لإكملها الزائن والاصوات ولا لبالقران في جبر العباداليها وكالمات فأبم بذاته ومعناه معبوم ببنده الاشيا رفن قال بن كلام الدت عنوق فوكا وبابدانها العظيروا صربت سبد ولايزال عاكان وكل م مقرو ومكوّر ب محفوظ من غير خوا كر عنها كل منه وان الفنل بنره الامة بعد شيا محدوث الديور الوبكرالعدان أجم فمعتمان عمص منى احدث عنها جعين مقوارهو وال بيزن ال بيون اولك بمغريدن غب رامنيم وكل من كان الهون فيواعل ويجيهم كلم مومن تفض السائرة فعرب فالعبوس جيع احداره القراره وموفر محفوف خالالك ف الفاص محفوظ فاخت إرا والمائيكول كالموقة السابع نظرا فاصدحه على تعلق ما كونهن قة لانم صفاره جزان واسدتنا فالقم ورازفيم مقارما اسامن فلكح درفتكم فهيئتكم فيجيكم إبيرترميون والكسب يمعلمعل لدوجع عالان التعاملان بح الال ثالمام وام والناس يتنافذاها الموى الخلص ذاعان والمعافري مرغ كوه وهنائق معاهن ع تفاقية الدي ومن عا مومن الول وعاله وروي وي المنافق الاطلاق لغوادي إيهانس انغذاد كم بين إيهاه عاشان اطبيعوا بدديايها للي ؤدن اسوا ويايس مشافقون كالمعوا الشيامش نغريان أواستفاعة مع الفعل لاقبار ولا بعيث لانزلوى ن قبل الفعل فكان العبرستغيادات



المنسوب لأبى حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطى التيمى المتوفى ١٥٠ هـ برواية حماد بن أبى حنيفة

# بِسمالله الرَّحْ مَن الرَّحِيم

قَالَ الإِمَامُ الأَعْظَمُ أَبُوحَنيفَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ:

# أُصُولُ الْإِيمَانِ :

أَصْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يَصِحُّ الإعْتِقَادِ عَلَيْهِ يَجِبُ أَنْ يَقُولَ : ءَامَنْتُ بِاللهِ ، وَمَلائِكَتِهِ ، وَكُتُبِهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ ، وَالْقَدَرِ خَيرِهِ وَشَرِّهِ مِـن اللهِ تَعَـالَى ، وَالحِـسَابِ ، وَالْمِيزَانِ ، وَالْجَنَّةِ ، وَالنَّارِ ، حَقُّ كُلُّه.

## تَوحِيدُ الله تَعَالَى:

وَاللهُ تَعَالَى وَاحِدٌ لا مِنْ طَرِيقِ الْعَدَدِ ، وَلَكِنْ مِنْ طَرِيقِ أَنَّهُ لا شَرِيكَ لَهُ<sup>(۱)</sup> ، لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ، لا يُشْبِهُ شَيْئاً مِن الْأَشْيَاءِ مِن خَلْقِهِ ، وَلَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ مِسن خَلْقِهِ ، لَمْ يَزَلْ وَلَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ وَصِفَاتِهِ الذَّاتِيَّةِ وَالْفِعْلِيَّةِ.

## الصِّفَاتُ الذَّاتِيَّةُ وَالْفِعْلِيَّةُ :

أَمَّا الذَّاتِيَّةُ: فَالحَيَاةُ ، وَالْقُدْرَةُ ، وَالْعِلْمُ ، وَالْكَلَامُ ، وَالسَّمْعُ ، وَالْبَـصَرُ ، وَالإِرَادَةُ . (٢) وَأَمَّا الفِعْلِيَّةُ : فَالتَّخْلِيقُ ، وَالتَّرْزِيقُ ، وَالإِنْشَاءُ ، وَالإِبْدَاعُ ، وَالصُّنْعُ ، وَغَيرُ ذَلِكَ مِسن وَأَمَّا الفِعْلِيَّةُ : فَالتَّخْلِيقُ ، وَالتَّرْزِيقُ ، وَالإِنْشَاءُ ، وَالإِبْدَاعُ ، وَالصُّنْعُ ، وَغَيرُ ذَلِكَ مِسن صِفَاتِ الْفِعْلِ ، (لَمْ يَزَلْ وَلَا يَزَالُ بِصِفَاتِهِ وَأَسْمَائِهِ ، لَمْ يَحْدُثْ لَهُ صِفَةٌ وَلَا اسْمٌ) (٣).

الله عز وجل يوصف بأنه واحد فى صفاته وأحد فى ذاته ولا يوصف بالوحيد لأن الوحيد معناه المنفصل عن نظرائه

(2) هذه هى الصفات السبع الثبوتية عند الأشاعرة ، لكن أهل السنة والجماعة يثبتون هذه الصفات وغيرها مسن الصفات الذاتية والفعلية مما صحت به الأخبار مثل المجيئ والرؤية والترول والتجلى و الضحك وغيرها فنثبتها من غير تكييف مع فهمنا لمعانيها .

(<sup>3</sup>) فى النسخة (٢) اسم ولا صفة وهى ليست فى النسخة (٣) ، أى أن أسماء الله وصفاته قديمة أزلية لازمـــة لله عز وجل باقية ببقائه سبحانه وتعالى

## صِفَاتُ الله أَزَلِيَّةً:

لَمْ يَزَلْ عَالَمَا بِعِلْمِهِ وَالْعِلْمُ صِفَةٌ فِي الْأَزَلِ ، وَقَادِراً بِقُدْرَتِهِ وَالْقُدْرَةُ صِفَةٌ فِي الْأَزَلِ ، وَقَادِراً بِقُدْرَتِهِ وَالْقُدْرَةُ صِفَةٌ فِي الْأَزَلِ ، وَفَاعِلاً بِفِعْلِهِ وَالْفِعْلُ صِفَةٌ فِي الْأَزَلِ ، وَفَاعِلاً بِفِعْلِهِ وَالْفِعْلُ صِفَةٌ فِي الْأَزَلِ ، وَالْمَفْعُولُ مَخْلُوقٌ وَفِعْلُ اللهِ تَعَالَى غَيْرُ وَالْفَاعِلُ (۱) هُوَ اللهِ تَعَالَى غَيْرُ مَخْلُوقٌ (۲) هُو اللهِ تَعَالَى وَالْفِعْلُ صِفَته فِي الْأَزَلِ ، وَالْمَفْعُولُ مَخْلُوقٌ وَفِعْلُ اللهِ تَعَالَى غَيْرُ مَخْلُوقٌ (۲) .

وَصِفَاتُهُ فِي الْأَزَلِ غَيْرُ مُحْدَثَةٍ وَلَا مَخْلُوقَةٍ ، وَمَنْ (٣) قَالَ إِنَّهَا مَخْلُوقَةٌ أَوْ مُحْدَثَةً أَوْ وَقَفَ أَوْ وَقَفَ أَوْ وَقَفَ أَوْ وَقَفَ أَوْ وَقَفَ أَوْ شَكَّ فِيهِمَا (٤) فَهُوَ كَافِرٌ بِاللهِ تَعَالَى (٥) .

## القَوْلُ فِي الْقُرْآنِ:

وَاالقُرْآنُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى فِي الْمَصَاحِفِ مَكْتُوبٌ ، وَفِي الْقُلُوبِ مَحْفُوظٌ ، وعَلَى الأَلْسُنِ مَقْرُوءٌ ، وعَلَى النَّبِيِّ عَلَى الْمُنَا بِالْقُرْآنِ مَخْلُوقٌ (٦) ، وَكِتَابَتُنَا لَهُ مَخْلُوقَ (١) ، وَكِتَابَتُنَا لَهُ مَخْلُوقَ (١) ،

ف النسخة (1) فالفاعل (1)

أى أن المخلوقات حادثة مخلوقة لكن صفة التخليق هي من صفاته الفعلية الأزلية  $\binom{2}{1}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) في النسخة (٣) فمن

<sup>(</sup> $^4$ ) فى النسخة ( $^7$ ، $^7$ ) وقف فيها أو شك فيها  $^4$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) أى أن من اعتقد أو شك أن صفات الله مخلوقة فهو كافر ومن اعتقد أو شك ألها محدثة فهو كافر ومن قـــال أنه متوقف فى الأمر لا يعرف هل هى قديمة أو محدثة فهو كافر ايضا ، بل يجب الإيمان أن صفات الله تعالى قديمـــة أزلية فالله تعالى أول بصفاته و آخر بصفاته وباطن بها وظاهر بها والصفات فرع عن الذات وتحذوا حذوها فى كـــل شيئ كما قال الخطيب وغيره .

<sup>(°)</sup> قوله : ولفظنا بالقرآن مخلوق :يحمل على معنيين ؛

الأول : أن الأعضاء التي ننطق بها القرآن مثل الحنجرة والشفة واللسان مخلوقة فهذا حق وصاحب هذا الكلام مبتدع لأنه لم يقل ما قاله السلف

الثانى : أن الذى يُسمع مخلوق فهذا باطل بلا شك وصاحب هذا الكلام جهمى قال عبد الله بن أحمد فى السنة ص ١٦٤ : " سمعت أبى رحمه الله يقول : كل من يقصد إلى القرآن بلفظ أو غير ذلك يريد به مخلوق فهو جهمى " فالجهمية على ثلاثة أصناف :

وَقِرَاءَتُنَا لَهُ مَخْلُوقَةٌ ، وَالْقُرْآنُ غَيرُ مَخْلُوق ، وَمَا ذَكَرَهُ اللهُ تَعَالَى فِي الْقُرْآنِ (حِكَايَةً) (٢) عَنْ مُوسَى وَغَيرِهِ مِن الْمُنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وَعَن فِرْعَوْنَ وَإِبْلِيسَ فَإِنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ كَلَامُ الله تَعَالَى غَيْرُ مَخْلُوق وَكَلَامُ مُوسَى وَغَيرِهِ مِن الْمُخْلُوقِينَ مَخْلُوقٌ، وَالْقُرْآنُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى غَيْرُ مَخْلُوق وَكَلَامُ مُوسَى عَلَيْهِ السَسَّلَامُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى ، (لَا كَلَامُهُمْ ، وَسَمِعَ مُوسَى عَلَيْهِ السَسَّلَامُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى ، (لَا كَلَامُهُمْ ، وَسَمِعَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى ، وَقَلْمُ اللهُ تَعَالَى ، (لَا كَلَامُهُمْ ، وَسَمِعَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى خَالِقًا فِي تَعَالَى مُتَكَلِّمُ اللهُ تَعَالَى مُتَكلِّمًا وَلَمْ يَكُنْ كَلَّمَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ، وقَدْ كَانَ اللهُ تَعَالَى خَالِقًا فِي كَانَ اللهُ تَعَالَى مُتَكلِّمُ اللهُ مُوسَى كَلَّمَهُ بِكَلَامِهِ الَّذِي هُو لَهُ صِفَةٌ فِي الْأَزَلِ ، وَصِفَاتُهُ كُلُّهَا (في الأَزَلِ) (٢) بِخِلَافِ صِفَاتِ المَخْلُوقِينَ ، يَعْلَمُ لَا كَعِلْمِنَا ، وَيَوَى لَا كُوفُونَ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَّمُ لِا كَكَلامِنِا ، وَيَوَى لَا كَرُوفِ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَّمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَّمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَاللهُ تَعَالَى يَتَكلَّمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَّمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَّمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَالله تَعَالَى يَتَكلَّمُ بِلا آلَةٍ وَلا حُرُوفٍ ، وَالْمُوفَةُ ، وَكلَامُ

الأول: يقولون أن القرآن مخلوق وليس كلام الله

الثانى : يقولون بالوقف في القرآن فإن سئل عن القرآن قال أنا لا أقول مخلوق و لا غير مخلوق

الثالث : يقولون لفظى بالقرآن مخلوق قال عبد الله بن أحمد فى السنة ص ١٦٤ : سُئِلَ أَبِي رَحِمَهُ اللَّهُ وَأَنَا أَسْمَعُ، عَنِ اللَّفْظِيَّةِ، وَالْوَاقِفَةِ، فَقَالَ: «مَنْ كَانَ مِنْهُمْ يُحْسِنُ الْكَلَامَ فَهُوَ جَهْمِيُّ»، وَقَالَ مَرَّةً: «هُمْ شَرِّ مِنَ الْجَهْمِيَّةِ»، وَقَالَ مَرَّةً أُخْرَى «هُمْ جَهْمِيَّةٌ»"

قال أبو بكر بن أبي داود في حائيته مشيرا إلى الأصناف الثلاثة :

وقل غير مخلوق كلام مليكنا بذلك دان الأنقياء وأفصحوا

ولا تلث في القرآن بالوقف قائلاً كما قال أتباع لجهم وأسجحوا

ولاتقاب القرآن لفظاً قرأته فإن كلام الله باللفظ يوضح

(1) في النسخة (٢) ولفظنا بالقرءان وكتابتنا مخلوق

 $\binom{2}{1}$ لیست موجودة فی النسخة  $\binom{2}{1}$ 

(<sup>3</sup>) ليست في النسخة (٢)

 $\binom{4}{1}$ لیست موجودة فی النسخة  $\binom{4}{1}$ 

اللهُ تَعَالَى غَيرُ مَخْلُوق ، وَهُوَ شَيْءٌ لَا كَالأَشْيَاءِ <sup>(۱)</sup>، وَمَعْنَى الشَّيْءِ إِثْبَاتُهُ<sup>(۲)</sup> بِلَا جِسْمٍ وَلَـــا جَوْهَرٍ وَلَا عَرَضٍ ، وَلَا حَدَّ لَهُ ، وَلَا ضِدَّ لَهُ ، وَلَا نِدَّ لَهُ ، وَلَا مِثْلَ لَهُ<sup>(٣)</sup> .

## القَوْلُ فِي الصِّفَاتِ

وَلَهُ يَدٌ وَوَجْهٌ وَنَفْسٌ (كَمَا ذَكَرَهُ ( عَلَى اللهُ تَعَالَى فِي الْقُرْآنِ ( ) ، ( فَمَا ذَكَرَهُ اللهُ تَعَالَى فِي الْقُرْآنِ ) ، ( فَمَا ذَكَرَهُ اللهُ تَعَالَى فِي الْقُرْآنِ مِنْ ذِكْرِ الْوَجْهِ وَالْيَدِ وَالنَّفْسِ فَهُوَ لَهُ صِفَاتٌ بِلَا كَيفٍ (7) ، ( وَلَا يُقَالُ (7) إِنَّ يَدَهُ قُدْرَتُهُ أَوْ نِعْمَتُهُ لِأَنَّ فِيهِ إِبْطَالَ الصِّفَةِ وَهُوَ قُولُ أَهْلِ الْقَدَرِ والإعْتِزَالِ (7) ، وَلَكِنْ يَدُهُ مَنْهُ لِأَنَّ فِيهِ إِبْطَالَ الصِّفَةِ وَهُوَ قُولُ أَهْلِ الْقَدَرِ والإعْتِزَالِ (8) ، وَلَكِنْ يَدُهُ مِنْ يَسَدُهُ مِنْ عَنْهُ بِلَا كَيْفٍ ، ( وَغَضَبُهُ وَرِضَاهُ صِفَتَانِ مِنْ صِفَاتِ اللهِ تَعَالَى بِلَا كَيْفٍ ) (9) .

# القَوْلُ فِي الْقَدَر :

خَلَقَ اللهُ تَعَالَى الْأَشْيَاءَ لَا مِنْ شَيْء<sup>(١٠)</sup> ، وَكَانَ اللهُ تَعَالَى عَالِماً فِي الْأَزَلِ بِالأَشْـيَاءِ قَبْـلِ كَونِهَا ، وَهُوَ الَّذِي قَدَّرَ الْأَشْيَاءَ وَقَضَاهَا ، وَلَا يَكُونُ فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي الْآخِرَةِ شَــيْءٌ إلا

<sup>(1)</sup> معنى شيئ عند أهل السنة أى أنه موجود وليس معناه أنه مخلوق ومنه قوله تعالى :﴿ قُـــلْ أَيُّ شَـــيْءٍ أَكْبَـــرُ شَهَادَةً قُل اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْني وَبَيْنَكُمْ ﴾ (الأنعام ١٩)

<sup>(</sup>²) في النسخة(١): الثابت

<sup>(3)</sup> أهل السنة والجماعة يفصلون فى الإثبات ويجملون فى النفى كقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيئٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (الشورى ١١) ولا يقولون هو جسم أو غير ذلك من المسميات التى لم ترد فى الكتاب والسنة بل يثبتون له ما أثبته لنفسه وينفون عنه ما نفاه عن نفسه.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) فى النسخة (١) ذكر

ليست موجودة في النسخة (7, 7) ليست

<sup>(1)</sup> ليست موجودة في النسخة  $\binom{6}{1}$ 

قوله : بلا كيف ، معناه أن الله عز وجل له صفات بكيفية معينة لكن لا نعلم نحن هذه الكيفية .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) في النسخة (٢) فلا يقل

<sup>(8)</sup> وهذا أيضاً قول الأشاعرة الذين يؤولون صفات الله تعالى فيقولون أن اليد بمعنى القدرة أو النعمة

<sup>(&</sup>lt;sup>9</sup>) ليست في النسخة (<sup>9</sup>)

<sup>(</sup> $^{10}$ ) ليس هذا على اطلاقه إذ أن الله عز وجل خلق آدم من طين وخلق الملائكة من نور  $^{10}$ 

بِمَشِيئَتِهِ وَعِلْمِهِ وَقَضَائِهِ وَقَدَرِهِ ، وَكَتْبِهِ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ<sup>(۱)</sup> ، وَلَكِن كَتَبَهُ بِالْوَصْفِ لَا بَا خُكْم (<sup>۲)</sup> ، وَالْقَضَاءُ وَالْقَدَرُ وَالمشِيئَةُ صِفَاتُه فِي الْأَزَلِ بِلَا كَيفٍ ، يَعْلَمُ اللهُ تَعَالَى الْمَعْدُومَ بِالْحُكْم (<sup>۲)</sup> ، وَالْقَضَاءُ وَالْقَدَرُ وَالمشِيئَةُ صِفَاتُه فِي الْأَزَلِ بِلَا كَيفٍ ، يَعْلَمُ اللهُ الْمَوْجُودَ فِي حَالِ فِي حَالِ فِي حَالِ وَيَعْلَمُ اللهُ الْقَائِمَ فِي حَالِ قِيَامِهِ قَائِماً ، وَيَعْلَمُ اللهُ الْقَائِمَ فِي حَالِ قِيَامِهِ قَائِماً ، وَيَعْلَمُ اللهُ الْقَائِمَ فِي حَالِ قِيَامِهِ قَائِماً ، وَيَعْلَمُ أَنَّهُ كَيفَ يَكُونُ فَنَاوُهُ ، وَيَعْلَمُ اللهُ الْقَائِمَ فِي حَالِ قِيَامِهِ قَائِماً ، وَإِذَا قَعَدَ فَقَدْ عَلِمَهُ قَاعِداً فِي حَالٍ قُعُودِهِ (<sup>۳)</sup> ، مِنْ غَيرِ أَنْ يَتَغَيَّرَ عِلْمُهُ أَوْ يَحْدُثُ لَهُ عِلْمٌ ، وَلَكِنَّ التَّغَيُّرَ وَاللاِحْتِلَافَ (٤) يَحْدُثُ عِنْدَ المَحْلُوقِينَ .

## مَا فَطَرَ اللهُ عَلَيْهِ النَّاسَ :

خَلَقَ (اللهُ تَعَالَى) (٥) الْخَلْقَ سَلِيماً مِن الْكُفْرِ وَالْإِيمَانِ ثُمَّ خَاطَبَهُمْ وَأَمَرَهُمْ وَنَهَاهُمْ ، فَكَفَر مَنْ كَفَرَ بِفِعْلِهِ (٦) وَإِنْكَارِهِ وَجُحُودِهِ (الْحَقَّ) (٧) بِخِذْلانِ اللهِ تَعَالَى إِيَّاهُ ، وَآمَنَ مَنْ آمَــنَ مَنْ آمَــنَ بِفِعْلِهِ (٨) وَإِقْرَارِهِ وَتَصْدِيقِهِ بِتَوْفِيقِ اللهِ تَعَالَى إِيَّاهُ وَنُصْرَتِه لَهُ . (٩)

الأولى: الكتابة فى اللوح المحفوظ وهى قبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة ودليلها قول النبى ﷺ: "إن أول ما خلق الله الله الله الكتب ، قال : اكتب القدر ما كان وما هو كائن إلى الأبد." رواه الترمذي وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢٠١٧

الثانى : الكتابة العمرية وهى التى يكتبها الملك الموكل بالأرحام فيكتب على الجنين فى بطن أمه رزقه وعمله وأجله وشقى أو سعيد ودليل ذلك حديث الصادق المصدوق الذى رواه البخارى ٣٢٠٨ ومسلم ٣٦٤٣ وأبوداود٤٧٠ وغيرهم وهذا النوع يجرى عليه التغيير والتبديل بمشيئة الله قال تعالى : " يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب "

(3) قوله: "فى حال " هذا يشبه كلام المعتزلة؛ فالله تعالى يعلم الموجود قبل وجود وليس حال وجوده ويعلم القائم قبل قيامه وليس حال قيامه وليس حال قيامه وليس عال قيامه وليس عال قيامه وغيامه ويعلم القاعد قبل قعوده وليس حال قعوده ، فالله هو خالق أفعال عباده يعلمها قبل وقوعها خلافاً للمعتزلة الذين قالوا أن العبد خالق فعل نفسه ولا يعلم الله عنها شيئ إلا بعد وقوعها تعالى عن ذلك .

- (4) في النسخة (4) واختلاف الأحوال
  - (<sup>5</sup>) ليست في النسخة (٢)
  - ف النسخة (١) بفعله الاختياري  $\binom{6}{}$ 
    - (7) ليست في النسخة (٢، ٣)
  - (8) في النسخة (١) بفعله الاختياري
- (9) وهذا من تمام تصوف الله عز وجل وحكمه قال حافظ حكمي في سلم الوصول  $^{(9)}$ 
  - منفرد بالخلو والإراده وحاكم جلب بما أراده

<sup>(1)</sup> فيه إشارة إلى مراتب القضاء والقدر الأربعة ( العلم والكتابة والمشيئة والخلق) (1)

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) الكتابة نوعين:

أَخْرَجَ ذُرِيَّةَ آدَمَ مِنْ صُلْبِهِ (فَجَعَلَهُمْ عُقَلاءً)(١) ، فَخَاطَبَهُمْ وَأَمَرَهُمْ بِالْإِيمَانِ ونَهَاهُمْ عَسِن الْكُفْرِ (٢) فَأَقَرُّوا لَهُ بِالرُّبُوبِيَّةِ فَكَانَ ذَلِكَ مِنْهُمُ إِيمَانًا(٣) ، فَهُمْ يُولَدُونَ عَلَيْهِ (وَدَامَ)(١) ، وَلَهُ وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَقَدْ بَدَّلَ وَغَيَّرَ ، وَمَنْ آمَنَ وَصَدَّقَ فَقَدْ ثَبَتَ عَلَيْهِ (وَدَامَ)(١) ، وَلَهُ وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَقَدْ بَدَّلَ وَغَيَّرَ ، وَمَنْ آمَنَ وَصَدَّقَ فَقَدْ ثَبَتَ عَلَيْهِ (وَدَامَ)(١) ، وَلَهُ بُعْرُ وَلَكَ فَقَدْ بَدَّلُ وَغَيْرَ الْإِيمَانِ ، وَلَا حَلَقَهُم مُؤْمِناً وَلَا كَافِرًا وَلَكِنْ فَعْلَ الْعِبَادِ ، وَيَعْلَمُ اللهُ تَعَالَى مَنْ يَكُفُو فِي حَالِ كَفْرِ وَلَا عَلَى الْعَبَادِ ، وَيَعْلَمُ اللهُ تَعَالَى مَنْ يَكُفُو فِي حَالِ كُفْرِ وَلَا عَلَى الْعَبَادِ ، وَيَعْلَمُ اللهُ تَعَالَى مَنْ يَكُفُو أَنْ يَتَغَيَّرَ عِلْمُ لَا عَلَى الْعَبَادِ ، وَيَعْلَمُ اللهُ تَعَالَى مَنْ يَكُفُو أَنْ يَتَغَيَّرَ عِلْمُكُونِ كَشَبُهُمْ عَلَى الْحَقِيقَةِ ، وَاللهُ تَعَالَى وَقَضَائِهِ وَقَضَائِهِ وَقَلَابُهِ وَقَضَائِهِ وَقَضَائِهِ وَقَذَرِهِ .

## الطَّاعَاتُ مَحْبُوبَةٌ لله وَالمَعَاصِي مَقْدُورَةٌ غَيرُ مَحْبُوبَةٍ :

وَالطَّاعَاتُ كُلُّهَا كَانَتْ وَاجِبَةً بِأَمْرِ اللهِ تَعَالَى وَبِمَحَبَّتِهِ وَبِرِضَائِهِ وَعِلْمِهِ وَمَشِيئَتِهِ وَقَصَائِهِ وَتَقْدِيرِهِ وَمَشِيئَتِه لَا بِمَحَبَّتِهِ وَلَا بِرِضَائِهِ وَلَا اللهِ وَلَا بِرِضَائِهِ وَلَا إِرْضَائِهِ وَلَا إِلَهُ إِلَى إِلَيْهِ وَلَا إِلَهُ وَلَا إِلَهُ إِلَيْهِ وَلَا إِلَهُ إِلَيْهِ وَلَا إِلَهُ وَلَا إِلَهُ إِلَيْهِ وَلَا إِلَهُ إِلَى إِلَيْهِ وَلَا إِلَا إِلَهُ إِلَى إِلَيْهِ وَلَا إِلْهِ إِلْهِ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلْهِ إِلَا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلْهُ إِلَاهُ إِلْمُ إِلَّا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَّهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلْهِ إِلَا إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلْمُ إِلَا إِلَى إِلَا إِلَاهُ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَا إِلَاهُ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلْهُ إِلَى إِلَا إِلْمُ إِلَى إِلَا إِلَى إِلَى إِلَى إِلْمُ إِلَى إِلْ

## فمرز يشأ وفقه بفضله ومرز يشأ أضله بعدله

فمنهم الشقى والسعيد وذا مقرب وذا طريد

لحكمة بالغة قنضاها يستوجب الحمد على اقتضاها

في النسخة (4) فجعل لهم عقلاً ، ومعناه أنه جعلهم مكلفين  $^{(1)}$ 

في النسخة (7,7) فخاطبهم وأمرهم ولهاهم  $\binom{2}{2}$ 

(3) ودليل ذلك قول الله تعالى : " وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهدْنَا" الأعراف ١٧٢

(<sup>4</sup>) في النسخة (٣) وداوم

أى أن الله خالق أفعال العباد.  $\binom{6}{}$ 

(7) قال تعالى : ﴿ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ ﴾ (الزمر ٧)

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) ليست موجودة في النسخة (4) ، الله عز وجل يعلم إيمان العبد قبل إيمانه ويعلم كفره قبل كفره وكتب ذلك وقدره

## القَوْلُ فِي عِصْمَةِ الْأَنْبِيَاء :

وَالأَنْبِيَاءُ عَلَيْهِم الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ (كُلُّهُمْ)<sup>(۱)</sup> مُنزَّهُونَ عَن الصَّغَائِرِ وَالكَبَائِرِ وَالْكُفْرِ وَالْكُفْرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُائِرِ وَالْكُبُائِرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُونِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُونِ وَالْكُفُرِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُونِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُونِ وَالْكُنُونِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُونِ وَالْكُفُرِ وَالْكُبُونِ وَالْكُنُونِ وَالْكُبُونِ وَالْفُبُائِدِ وَقَدْ كَانِتُ مِنْهُمْ وَلَاتُ وَلَاتُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْفُرَائِقُ وَالْفُرُونِ وَالْمُؤَالِقُلُونِ وَالْقُبُونِ وَالْفُرُونِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْفُرُائِ وَالْمُؤْمِ وَالْفُرُونِ وَالْقُبُونِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُلُونِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ و

الأول: في تحمل الرسالة وتبليغها: فالأنبياء والرسل جميعهم معصومون من الخطأ في تحمل الرسالة وتبليغها للناس فلا يكتمون شيئاً أوحاه الله إليهم ولا ينقصون شيئاً ولا يزيدون قال تعالى: " وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ فلا يكتمون شيئاً أوحاه الله إليهم ولا ينقصون شيئاً ولا يزيدون قال تعالى: " وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ (٤٤) لَأَخَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ (٥٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ (٢٤)" (القلم ٤٤-٤١) ، وقسال تعالى: "وَإِنْ كَادُوا لَيَفْتِهُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِي عَلَيْنَا عَيْرَهُ وَإِذًا لَاتَّخَذُوكَ خَلِيلًا (٧٣) وَلَوْلًا أَنْ ثَبَّتَنَاكَ لَقَدْ كِدُت تَسرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا (٤٤) إِذًا لَأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا (٥٧) " (الأعسراف ٧٣-٧٥)

قال ابن باز رحمه الله تعالى : "قد أجمع المسلمون قاطبة على أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ولاسيما محمد الله عصومون من الخطأ فيما يبلغونه عن الله عز وجل ، قال تعالى : " والنجم إذا هوى \* ما ضل صاحبكم وما غوى \* وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحي يوحى \* علمه شديد القوى " (النجم /١-٥) ، فنبينا محمد على معصوم في كل ما يبلغ عن الله قولاً وعملاً وتقريراً ، هذا لا نزاع فيه بين أهل العلم " فتاوى ابن باز (٣٧١/٦) الثانى : في المعاصى والزلات وهي على حالات :

- ١- معصومون من الكبائر : قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله : "إن القول بأن الأنبياء معصومون عن الكبائر دون الصغائر هو قول أكثر علماء الإسلام ، وجميع الطوائف ... وهو أيضا قول أكثر أهل التفسير والحديث والفقهاء ، بل لم يُنقل عن السلف والأئمة والصحابة والتابعين وتابعيهم إلا ما يوافق هذا القول "(مجموع الفتاوى ١٩/٤)
- ٢- الصغائر: وقد اختلف فى ذلك أهل العلم والراجح والله أعلم أن لهم صغائر لكن يغفرها الله عز وجل لهـــم ويبدلها لهم حسنات ودليل ذلك قوله تعالى: " وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَعَوَى (٢١) ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَــابَ عَلَيْــهِ وَهَدَى (١٢١) " (طه ١٢١، ١٢١) وقال تعالى على لسان موسى: " قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَـــدُوًّ مُضِلِّ مُبِينٌ (١٥) قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الــرَّحِيمُ (١٦)" (القــصص مُضِلِّ مُبِينٌ (١٥) قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الــرَّحِيمُ (١٦)" (القــصص مُضِلِّ مُبِينٌ (١٥) والأدلة على ذلك كثيرة وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله : "وعامة ما يُنقل عــن جمهــور العلماء ألهم (أي الأنبياء) غير معصومين عن الإقرار على الصغائر ، ولا يقرون عليها ، ولا يقولون إلهــا لا تقع بحال ، وأول من نُقل عنهم من طوائف الأمة القول بالعصمة مطلقاً ، وأعظمهم قولاً لذلك : الرافضة ، فإلهم يقولون بالعصمة حتى ما يقع على سبيل النسيان والسهو والتأويل" (مجموع الفتاوى ٢٠٠٤)
   وجاء في فتاوى اللجنة الدائمة هل الأنبياء والرسل يخطئون؟

<sup>(</sup>۱) لیست مو جو دة فی النسخة  $\binom{1}{1}$ 

ف النسخة (4) خطيئات (2)

 $<sup>(^3)</sup>$  عصمة الأنبياء يكون فى أمرين :

## القَوْلُ فِي الرَّسُولِ ﷺ:

وَمُحَمَّدٌ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حَبِيبُهُ وَعَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَنَبِيَّهُ وَصَفِيَّهُ وَنَقِيُّهُ (١) ، وَلَـمْ يَعْبُــد الصَّنَمَ ، وَلَمْ يُشْرِكْ بِاللهِ تَعَالَى طَرْفَةَ عَينِ قَطُّ ، وَلَمْ يَرْتَكِبْ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً قطُّ .

#### المُفَاضَلَةُ بَينَ الصَّحَابَةِ:

وَأَفْضَلُ النَّاسِ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ (٢) عَلَيْ أَبُو بَكْرِ الصِّدِّيقُ ثُمَّ عُمَرُ بنُ الْخَطَّابِ الْفَارُوقُ ثُمَّ عُلْمَانُ بنُ عَفَّانَ (ذُو النُّورَينِ) (٢) ثُمَّ عَلَيُ بنُ أَبِي طَالِب (الْمُرْتَضَى) (٤) رضْوَانُ اللهُ عَلَيْهِم عُثْمَانُ بنُ عَفَّانَ (ذُو النُّورَينِ) (٢) ثُمَّ عَلَي بنُ أَبِي طَالِب (المُرْتَضَى) (٤) رضُوانُ اللهُ عَلَى الحَقِّ وَمَعَ الحَقِّ) (٥) نَتَوَلاهُمْ جَمِيعًا (٢) ، (وَلَا نَلُهُ كُو أَحَداً مِلْنُ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ إِلَّا بِخَيرٍ ) (٧).

# لَا يَكْفُر مُسْلِمٌ بذَنْب مَا لمْ يَسْتَحِلُّهُ :

وَلَا نُكَفِّرَ مُسْلِماً بِذَنْبِ مِن الذُّنُوبِ وَإِنْ كَانَتْ كَبِيرَةً إِذَا لَمْ يَسْتَحِلَّهَا ، وَلَا نُزِيلُ عَنــهُ اسْمَ الْإِيمَانِ (^)وَنُسَمِّيهِ مُؤْمِناً حَقِيقَةً ، وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ مُؤْمِناً فَاسِقًا غَيرَ كَافِرٍ .

# ذِكْرُ بَعْضٍ مِنْ عَقَائِدِ أَهْلِ السُّنَّةِ :

فأجابت: نعم ، يخطئون ولكن الله تعالى لا يقرهم على خطئهم بل يبين لهم خطأهم رحمة بهم وبأثمهم ، ويعفو عـــن زلتهم ، ويقبل توبتهم فضلاً منه ورحمة ، والله غفور رحيم ، كما يظهر ذلك من تتبع الآيات القرآنية التي جاءت في هذا" اهـــ (فتاوى اللجنة الدائمة ١٩٤/٣)

- (1) في النسخة (١) منتقاه ، وفي النسخة (4) ومحمد رسول الله ﷺ نبيه وعبده ورسوله وصفيه
  - $\overset{2}{\#}$ فى النسخة (١) بعد النبى  $\overset{2}{\#}$ 
    - (4) ليست في النسخة (<sup>3</sup>)
    - (<sup>4</sup>) ليست في النسخة (<sup>4</sup>)
  - (5) في النسخة (١) عابدين الله تعالى ثابتين على الحق
    - فى النسخة (٤) كما كانوا نتولاهم جميعاً  $\binom{6}{}$ 
      - السخة  $(\xi)$  ولا نذكر الصحابة  $(\xi)$ 
        - (<sup>8</sup>) هنا انتهت النسخة (٣)

وَالْمَسْحُ عَلَى الْحُفَّيْنِ سُنَّةٌ ، وَالتَّرَاوِيحُ فِي لِيَالِي شَهْرِ رَمَضَانَ سُنَّةٌ ، وَالصَّلَاةُ حَلْفَ كُلِّ بَرِّ وَفَاجِرٍ مِن الْمُؤمِنِينَ جَائِزَةٌ ، وَلَا نَقُولُ إِنَّ الْمُؤمِنَ لَا تَضُرُّهُ الذَّنُوبُ ، وَلَا نَقُولُ إِنَّه لَكَ يَدْخُلُ النَّارَ ، وَلَا نَقُولُ إِنَّه يَخْلُدُ فِيهَا وَإِنْ كَانَ فَاسِقًا بَعْدَ أَنْ يَخْرُجَ مِن الدُّنْيَا مُؤْمِناً ، يَدْخُلُ النَّارَ ، وَلَا نَقُولُ إِنَّه يَخْلُدُ فِيهَا وَإِنْ كَانَ فَاسِقًا بَعْدَ أَنْ يَخْرُجَ مِن الدُّنْيَا مُؤْمِناً ، وَلَا نَقُولُ إِنَّ حَسَنَاتِنَا مَقْبُولَةٌ وَسَيِّعَاتِنَا مَغْفُورَةٌ (كَقَوْل المَرْجَئَةِ) (الوَلكِنْ نَقُولُ اللهُ عَمِل حَسَنَةً بِجَمِيعِ شَرِائِطِهَا حَالِيَةً عَن الْعُيُوبِ الْمُفْسِلدَةِ (اللهِ عَلَيْهَا بِاللهِ عَالِيَةً عَن الْعُيُوبِ الْمُفْسِلةَ إِنَّ وَلَمْ يُنْطِلْهَا بِاللهِ تَعَالَى لَا يُضَيِّعُهَا بَلْ يَقْبَلُهَا (وَالأَخْلاقِ السَّيْئَةِ) (عُلَى اللهُ يَعْلَمُهَا بَلْ يَقْبَلُهَا (وَالأَخْلاقِ السَّيئَةِ) (عَلَى مَن السَّيِّئَاتِ دُونَ الشَّركِ وَالْكُفْرِ وَلَمْ يَتُب عَنْهَا (صَاحِبُهَا) (اللهُ وَيُثِيبُهُ عَلَيْهَا ، وَمَا كَانَ مِن السَّيِّنَاتِ دُونَ الشَّركِ وَالْكُفْرِ وَلَمْ يَتُب عَنْهَا (صَاحِبُهَا) (اللهُ يَتُعَلَى وَلَمْ يَتُب عَنْهَا (صَاحِبُهَا) (اللهُ وَيُثِيبُهُ عَلَيْهَا ، وَمَا كَانَ مِن السَّيِّنَاتِ دُونَ الشَّركِ وَالْكُفْرِ وَلَمْ يَتُب عَنْهَا (صَاحِبُهَا) (اللهُ عَلَيْهُ اللهُ تَعَالَى إِنْ شَاءَ عَذَابُهُ بِالنَّارِ وَإِنْ شَاءَ عَفَا عَنهُ وَلَدَيلكَ الْعُجْبُ وَتَى فَي عَمَلٍ مِن الْأَعْمَالِ فَإِنَّهُ يُبْطِلُ أَجْرَهُ وَكَذَلِكَ الْعُجْبُ

### آيات الْأَنْبِيَاء وكرامات الْأُوْلِيَاء حق:

وَالآيَاتُ لِلأَنْبِيَاءِ ، وَالكَرَامَاتُ لِلأَولِيَاءِ ، وَأَمَّا الَّتِي تَكُونُ لأَعْدَائِهِ مِثْلِ إِبْلِيسَ وَفِرْعَـوْنَ وَالآيَاتُ لِلأَوْلِيَاءِ ، وَأَمَّا الَّتِي تَكُونُ لأَعْدَائِهِ مِثْلِ إِبْلِيسَ وَفِرْعَـوْنَ وَالدَّجَّالِ مِمَّا رُوِيَ فِي الْأَحْبَارِ أَنَّه كَانَ وَيكُونُ لَهُم لَا نُسَمِّيهَا آيَاتٍ وَلَا كَرَامَاتٍ وَلَكِـنْ نُسَمِيّهَا قَضَاءَ حَاجَاتِهِمْ (٨) ، وَذَلِكَ لِأَنَّ الله تَعَالَى يَقْضِي حَاجَـاتِ أَعْدَائِـهِ اسْـتِدْرَاجاً فَسُمِيّهَا قَضَاءَ حَاجَاتِهِمْ (٥) ، وَذَلِكَ لِأَنَّ الله تَعَالَى يَقْضِي حَاجَـاتٍ أَعْدَائِـهِ اسْـتِدْرَاجاً وَعُقُوبَةً لَهُمْ فَيَغْتَرُّونَ به وَيَزْدَادُونَ طُغْيَاناً وَكُفُواً (وَذَلِكَ كُلُّهُ جَائِزٌ وَمُحَكِنٌ) (٩)

<sup>(1)</sup> ليست مو جو دة في النسخة (1)

فصلة ( $^{2}$ ) في النسخة ( $^{4}$ ) ولكن نقول : المسألة مبينة مفصلة

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) في النسخة (4) والمعاني المبطلة

<sup>(4)</sup> ليست موجودة في النسخة (١) ، والجملة: "بالكفر والردة والأخلاق السيئة" ليست في (٢)

<sup>(£)</sup> ليست في النسخة (£)

<sup>(</sup>٤) ليست في النسخة  $\binom{6}{1}$ 

ف النسخة (1) مؤمناً فاسقاً  $^7$ 

<sup>(8)</sup> في النسخة (1) قضاء حاجات ، وفي النسخة (٤) قضاء حاجات لهم (8)

ف النسخة (١) وذلك كله ممكن لا يستحيل  $^{9}$ 

### رُؤْيَةُ الله فِي الْآخِرَةِ:

وَكَانَ اللهُ تَعَالَى خَالِقًا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ وَرَازِقًا قَبْلَ أَنْ يَرْزُقَ ، وَاللهُ تَعَالَى يُرَى فِي الْآخِرَةِ وَيَرَاهُ الْمُؤْمِنُونَ وَهُمْ فِي الْجَنَّةِ بِأَعْيُنِ رُؤُوسِهِم بِلَا تَشْبِيهٍ وَلَا كَيْفَيَّةٍ<sup>(١)</sup> وَلَا يَكُونُ بَينَهُ وَبَينَ خَلْقِهِ مَسَافَةٌ .<sup>(٢)</sup>

### تَعْريفُ الْإِيمَانِ :

وَالْإِيمَانُ هُوَ (الْإِقْرَارُ بِاللسَانِ وَالتَّصْدِيقُ بِالجَنَانِ) (٢) ، وَإِيمَانُ أَهْلِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَكَ يَزِيدُ وَيَنْقُصُ مِن جِهَةِ الْيَقِينِ وَالتَّصْدِيقِ) (٥) ، يَزِيدُ وَيَنْقُصُ مِن جِهَةِ الْيَقِينِ وَالتَّصْدِيقِ) (٥) ، وَيزِيدُ وَيَنْقُصُ مِن جِهَةِ الْيَقِينِ وَالتَّصْدِيقِ) (٥) ، وَاللَّوْمِنُونَ مُسْتَوُونَ فِي الْأَعْمَالُ .

ف النسخة (1) ولا كيفية ولا كمية (1)

<sup>(</sup>²) قال تعالى :" وُجُوهٌ يَوْمَنِدٍ نَاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (٣٣)" (القيامة ٢٢، ٣٣) وعَنْ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ: كُنَّا عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ ، فَنَظَرَ إِلَى القَمَرِ لَيْلَةً - يَعْنِي البَدْرَ - فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ، كَمَا تَـرَوْنَ هَـذَا القَمَرَ، لاَ تُضَامُّونَ فِي رُوْيَتِهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لاَ تُغْلَبُوا عَلَى صَلاَةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُوبِهَا فَافْعَلُوا» ثُمَّ القَمَرَ، لاَ تُضَامُّونَ فِي رُوْيَتِهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لاَ تُغْلَبُوا عَلَى صَلاَةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُوبِهَا فَافْعَلُوا» ثُمَّ قَرْأَ: {وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الغُرُوبِ} [ق: ٣٩] رواه البخارى فى صحيحه كتاب قَلْ مُلُوعِ الشَّمْسِ وقبلَ العُرُوبِ وقبلَ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَى اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ليست في النسخة (٢)

<sup>(4)</sup> قال الإمام: أن الإيمان إقرارٌ باللسان وتصديق بالجنان ولم يقل وعمل بالجوارح والأركان و هذا أحد أسباب رميه بالإرجاء وإن كان هذا ليس إرجاءاً خالصاً كما قالت المرجئة أنه لايضر مع الإيمان معصية ولا ينفع مع الكفر طاعة فهو يقر أن مرتكب الذنب مستحق للعقاب

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) ليست في النسخة (٢)

<sup>(6)</sup> قال الشيخ محمد بن عبد الرحمن الخميس: «هذا النص فيه إشكال؛ وهو أنه مخالف للمتقدم من قول أبي حنيفة: الإيمان لا يزيد ولا ينقص مع تفسير الإمام للإيمان بالتصديق والإقرار، ولما ثبت عن أبي حنيفة في بيان اعتقاد أهل السنة والجماعة على مذهب أبي حنيفة وصاحبيه وقد تقدم. وهذا صريح في أن الإيمان وهو التصديق عنده لا تفاضل فيه بين المؤمنين، وإنما التفاضل بينهم في الأعمال من الخشية والتقى ومخالفة الهوى وملازمة الأولى وهذا يقتضي أن التصديق لا يزيد ولا ينقص، وفي هذا النص من الفقه الأكبر صرح بأن الإيمان يزيد وينقص، من جهة اليقين والتصديق. فيظهر والله أعلم أن كلمة "لا" في الجملة الأولى من خطأ النساخ ومحلها الجملة الثانية لتكون العبارة هكذا: "وإيمان أهل السماء والأرض يزيد وينقص من جهة المؤمن به ولا يزيد ولا ينقص من جهة المؤمن والتصديق".» أصول الدين عند أبي حنيفة ٣٩٠

### الْإِسْلَامُ وَالْإِيمَانُ والدِّينُ :

وَالْإِسْلامُ هُوَ التَّسْلِيمُ والإِنْقِيَادُ لأَوَامِرِ اللهِ تَعَالَى ، فَمِنْ طَرِيقِ اللَّغَةِ فَرْقٌ بَسِينَ الْإِسْلَامِ وَالْإِيْقِيَادُ لأَوَامِرِ اللهِ تَعَالَى ، فَمِنْ طَرِيقِ اللَّغَةِ فَرْقٌ بَسِينَ الْإِسْلَامِ وَالْإِسْلَامُ وَالْإِسْلَامُ بِلَا إِيمَانٍ ، وَهُمَا كَالظَّهْرِ مَسِعَ الْبَطْنِ ، وَالدِّينُ اسْمٌ وَاقِعٌ عَلَى الْإِيمَانِ وَالْإِسْلَامِ وَالشَّرَائِعِ كُلِّهَا .

### مَعْرِفَةُ الله:

نَعْرِفُ اللهَ تَعَالَى حَقَّ مَعْرِفَتِهِ كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ فِي كِتَابِهِ بِجَمِيعِ صِفَاتِهِ ، وَلَـيْسَ يَقْـدِرُ أَنْ يَعْبُدُ اللهَ حَقَّ عِبَادَتِهِ كَمَا هُو أَهْلُ لَهُ ، وَلَكِنَّهُ يَعْبُدُهُ بِأَمْرِهِ كَمَا أَمَر ، وَيَـسْتُويِ الْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ فِي الْمَعْرِفَةِ وَالْيَقِينِ وَالتَّوَكُّلِ وَالْحَبِّةِ وَالرِّضَاءِ وَالْحَوْفِ وَالرَّجَاءِ وَالْإِيمَانُ اللهُ وَمَنُونَ كُلُّهُمْ فِي الْمَعْرِفَةِ وَالْيَقِينِ وَالتَّوَكُّلِ وَالْحَبِّةِ وَالرِّضَاءِ وَالْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ وَالْإِيمَانُ فِي ذَلِكَ كُلَّهُ وَالله تَعَالَى مُتَفَصِّلٌ عَلَى عِبَادِهِ عَادِلٌ فِي ذَلِكَ ، وَيَتَفَاوَتُونَ فِيمَا دُونَ الْإِيمَانِ فِي ذَلِكَ كُلَّهُ وَالله تَعَالَى مُتَفَصِّلٌ عَلَى عِبَادِهِ عَادِلٌ ، قَدْ يُعْطِي مِن الثَّوَابِ أَضْعَافَ مَا يَسْتَوجِبُهُ العَبْدُ تَفَصَّلًا مِنْهُ ، وَقَدْ يُعَلَقِبُ عَلَى الــذَّنْبِ عَدلاً مِنْهُ وَقَدْ يُعْفُو فَصْلاً مِنْهُ.

#### شَفَاعَةُ الْأَنْبِيَاء :

وَشَفَاعَةُ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمِ السَّلَامَ حَقِّ<sup>(۱) (۲)</sup>، وَشَفَاعَةُ النَّبِي ﷺ لِلْمُؤْمِنِينَ اللَّـذُنِبِينَ وَلاَّهْـلِ الْكَبَائِرِ مِنْهُم الْمُسْتَوجبينَ الْعِقَابَ حَقِّ ثَابتٌ<sup>(۳)</sup>.

(1) شفاعة الأنبياء والملائكة حق ففي الصحيح من حديث أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعا قال فيقول الله تعالى : شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحمين فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوما لم يعملوا خيرا قط. الحديث صحيح مسلم ١٦٧/١ رقم ١٨٣٠

(³) عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ : : «لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ يَدْعُو بِهَا، وَأُرِيدُ أَنْ أَخْتَبِئَ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي فِي الآخِرَةِ» رواه البخارى ٤ ٣٠٠ومسلم ٩٩ اوشفاعة النبي ﷺ على أنواع :

منها : الشفاعة العظمي وهي التي تكون في الموقف كما جاء في الحديث الذي رواه مسلم رقم ١٩٤

ومنها: شفاعته في أقوام قد تساوت حسناهم وسيئاهم فيشفع فيهم ليدخلوا الجنة

ومنها : شفاعته في أقوام آخرين قد أمر بهم إلى النار أن لا يدخلونما

ومنها : شفاعته في رفع درجات من يدخل الجنة فيها فوق ما كان يقتضيه ثواب أعمالهم

<sup>(</sup>٢) ليست في النسخة (٢)

### الْمِيزَانُ وَالْحُوضُ والقَصَاصُ:

وَوَزْنُ الْأَعْمَالِ بِالمِيزَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَقِّ<sup>(۱)</sup> ، وَحَوضُ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حَقِّ<sup>(۲)</sup> . وَوَرْنُ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حَقِّ الْوَيَامَةِ حَقِّ ، (وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُم الْحَسنَاتُ فَطَرْحُ السَّيِّنَاتِ عَلَيْهِم حَقٌ جَائِزٌ) (۲)(۱)

### الْجنَّةُ وَالنَّارُ لَا تَفْنَيَانِ :

وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ مَخْلُوقَتَانِ الْيَومَ لَا تَفْنَيَانِ أَبَداً (٥) ، (وَلَا يَفْنَى عِقَابُ الله تَعَالَى وَثَوَابُهُ سَرْمَداً) (٢) ، وَالله تَعَالَى يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَضَلاً مِنْهُ وَيُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ عَدْلاً مِنْهُ ، وَإِضْ لللهُ عَدْلاً مِنْهُ ، وَإِضْ لللهُ خَدْلاً مَنْ يَشَاءُ عَدْلاً مِنْهُ ، وَكَالله خِذْلانَهُ ، وَهُو عَدْلٌ مِنْهُ ، وَكَالَهُ عُضَدَا عُقُوبَةُ المَخْذُولِ عَلَى الْمَعْصِيَةِ

#### الشَّيْطَانُ لا يَسْلُبُ الإيمَانَ :

ومنها : شفاعته في أهل الكبائر من أمته ممن يدخل النار فيخرجون منها لقوله ﷺ :" أما أهل النار الذين هم أهلها فلا يموتون فيها ، ولا يحيون ولكن أناس أو كما قال تصيبهم النار بذنوبهم أو قال بخطاياهم فيميتهم إماتة حتى إذا صاروا فحما أذن لي بالشفاعة'' رواه أحمد ٤/٣ ٩

(1) قَالَ تَعَالَى :﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ﴾ الأنبياء ٤٧

(²) قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «حَوْضِي مَسيرَةُ شَهْرٍ، مَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ اللَّبَنِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كُنْجُومِ السَّمَاءِ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا فَلاَ يَظْمَأُ أَبَدًا» رواه البخارى فى صحيحه فى كتاب الرقاق (٣٥٧٩) ومسلم فى كتاب الفضائل (٢٢٩٢)

- (3) في النسخة (٣) فإن لم يكن لهم الحسنات طُرحَ السيئات عليهم جائز وحق
  - (٢) إلى هنا انتهت النسخة (٢)
  - (5) فى النسخة (١) بزيادة : والحور العين لا تموت أبداً
    - (٤) ليست في النسخة  $\binom{6}{1}$
    - فى النسخة (2) يرضاه منه (7)

وَلَا (يَجُوزُ أَنْ)<sup>(۱)</sup> نَقُولَ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَسْلُبُ الْإِيمَانَ مِن العَبْدِ الْمُؤمِنِ قَهْراً وَجَبْراً وَلَكِنْ نَقُولُ العَبْدُ يَدَعُ الْإِيمَانَ فَإِذَا تَرَكَهُ فَحِينَئِذٍ يَسْلُبُه مِنْهُ الشَّيْطَانُ.

### عَذَابُ الْقَبْرِ وَسُؤَالُ الْمَلَكَين :

وَسُؤَالُ مُنْكُر وَنَكِيرٍ حَقٌ كَائِنٌ فِي الْقَبْرِ (٢) ، وَإِعَادَةُ الرَّوحِ إِلَى (الْجَسَدِ) (٣) فِي قَبْرِهِ حَقٌ ، وَضَغْطَةُ الْقَبْرِ وَعَدَابُهُ حَقٌ كَائِنٌ لِلْكُفَّارِ كُلِّهِم وَلِبَعْضِ (عُصَاةِ الْمُؤمِنِينَ) (٤) حَقٌ جَائِزٌ (٥) ، وَضَغْطَةُ الْقَبْرِ وَعَدَابُهُ حَقٌ كَائِنٌ لِلْكُفَّارِ كُلِّهِم وَلِبَعْضِ (عُصَاةِ الْمُؤمِنِينَ) (٤) حَقٌ جَائِزٌ (٥) ، وَكُلُّ (شَيْء) (٦) ذَكَرَهُ الْعُلَمَاءُ بِالْفَارِسِيَّةِ مِن صِفَاتِ الله عَزَّ اسْمُهُ فَجَائِزٌ القَوْلُ بِلِهِ وَلُ إِسُوى اللهُ عَزَّ اسْمُهُ فَجَائِزٌ القَوْلِ بِلهَ وَلَا رَسِوَى الْيَدُ بِالْفَارِسِيَّةِ ، وَيَجُوزُ أَنْ يُقَالَ "بروىء خدا" (٩) (أَي عَزَّ وَجَلَّ) (٨) بِلَا تَشْبِيهُ وَلَا كَيْفَيَّةٍ) (٩)

### مَعْنَى الْقُرْبِ وَالبُعْدِ :

وَلَيْسَ قُرْبُ اللهِ تَعَالَى وَلَا بُعْدُهُ مِن طَرِيقِ طُولِ الْمَسَافَةِ وَقِصَرِهَا ، وَ(لَكِنْ عَلَى) (١٠ مَعْنَى الْكَرَامَةِ وَالْهَوَانِ ، وَالْمُطِيعُ قَرِيبٌ مِنْهُ بِلَا كَيفٍ ، وَالْعَاصِي بَعِيدٌ (مِنْهُ) (١) بِلَا كَيفٍ ، وَالْعَاصِي بَعِيدٌ (مِنْهُ) (١) بِلَا كَيفٍ ،

<sup>(1)</sup> ليست في النسخة (1)

ف النسخة (2) في القبر حق (2)

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) في النسخة (٤) العبد

ف النسخة (٤) المسلمين (4)

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) قَال رَسُولُ اللهِ ﷺ : «إِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ تُبْتَلَى فِي قُبُورِهَا، فَلَوْلَا أَنْ لَا تَدَافَنُوا، لَدَعَوْتُ اللهَ أَنْ يُسْمِعَكُمْ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الَّذِي أَسْمَعُ مِنْهُ» جزء من حديث صحيح رواه مسلم في صحيحه في كتاب الجنة ٢٨٦٧

فى النسخة  $\binom{6}{2}$  ما

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) جاء فى الفتوى رقم ٥١١٥ من فتاوى اللجنة الدائمة : سؤال ....فهل يجوز أن يسمي الله أحد بغير اسمه مثل (خدا) بالفارسية، أو (خداي) بالبشتو، أو (كاد) بالإنجليزي وغيرها من الأسماء....؟ وكان الجواب : تجوز ترجمة أسماء الله لمن لا يعرف اللغة العربية بلغتهم إذا كان المترجم بصيرا للغتين ، كما يجوز أن تترجم لهم معايي الآيات القرآنية والأحاديث النبوية لتفهيمهم الدين . فتاوى اللجنة الدائمة (٣/ ١٦٦، ١٦٧)

<sup>(</sup>٤) ليست في النسخة (٤)

<sup>(1)</sup> ليست موجودة في النسخة (1)

<sup>(&</sup>lt;sup>10</sup>) في النسخة (٤) ولا على

وَالقُرْبُ وَالبُعْدُ وَالإِقْبَالُ يَقَعُ عَلَى الْمَنَاجِي ، وَكَذَلِكَ جِوَارُهُ فِي الْجَنَّةِ وَالْوُقُوفُ بَيِنَ يَدَيْهِ بِلَا كَيْفٍ .

## القَوْلُ فِي تَفَاضُل آيَاتِ الْقُرْآنِ:

وَالْقُرْآنُ مُنُزَّلٌ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وَالْعَظَمَةِ إِلا أَنَّ لِبَعْضِهَا فَضِيلَةَ الذَّكْرِ وَفَضِيلَةَ الْمَذْكُورِ الْكَلَامِ كُلُّهَا مُسْتَوِيَةٌ فِي الْفَضِيلَةِ وَالْعَظَمَةِ إِلا أَنَّ لِبَعْضِهَا فَضِيلَةَ الذَّكْرِ وَفَضِيلَةَ الْمَذْكُورِ مِثْلُ آيَةِ الْكُرْسِيِّ، لِأَنَّ الْمَذْكُورِ فِيهَا جَلالُ اللهِ تَعَالَى وَعَظَمَتُهُ وَصِفَاتُهُ فَاجْتَمَعَتْ فِيهَا فَضِيلَتَانِ فَضِيلَةُ الذِّكْرِ وَفَضِيلَةُ الْمَذْكُورِ ، (وَلِبَعْضِهَا فَضِيلَةُ الذِّكْرِ فَحَسْبُ مِثْلَ قِصَةِ الْكُفَّارِ وَلَيْسَ لِلمَذْكُورِ فِيهَا فَصْلُ وَهُمْ الْكُفَّارُ)(٢) ، وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ وَالصِّفَاتُ كُلُّهَا مُسْتَويَةٌ فِي الْعَظَمَةِ وَالْفَضْلُ لَا تَفَاوَتَ بَينَهَا. (٣)

## وَالِدَا رَسُولِ اللهِ وَعَمُّه:

(وَوَالِدَا رَسُولِ اللهِ ﷺ مَاتَا عَلَى الكُفْرِ وَأَبُوطَالِبَ عَمُّهُ (٤) مَاتَ كَافِراً) (٥)

#### من الكتاب:

قال الله تعالى : " إنا أرسلناك بالحق بشيراً ونذيرا ولا تسأل عن أصحاب الجحيم " قرأ الجمهور تُـسأل على المجهول وقرأ نافع تَسأل على المعلوم بالنهى قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلى: «يَا لَيْتَ شِعْرِي مَا فَعَلَ أَبُوايَ» فَأَنْزَلَ اللّهُ جَـلً وَعَزَّ: يَا مُحَمَّدُ {إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيمِ } [البقرة: ١١٩] قَـالَ: فَمَـا ذَكَرَهُمَا حَتَّى مَاتَ عَلَي رواه ابن الأعرابي في معجمه (٧٥١/٣٩٤/١) قال السيوطي مرسل ضعيف الاسناد من السنة :

١ - عَنْ أَنَسٍ، أَنَّ رَجُلًا قَالَ: يَا رَسُولَ الله، أَيْنَ أَبِي؟ قَالَ: «فِي النَّارِ»، فَلَمَّا قَفَّى دَعَاهُ، فَقَالَ: «إِنَّ أَبِي وَأَبَـــاكَ فِي النَّارِ» رواه مسلم في صحيحه (كتاب الإيمان باب بيان أن من مات على الكفر فهو في النار ٣٤٧)

ف النسخة (٤) عنه  $\binom{1}{2}$ 

ف النسخة (2) وفي صفة الكفار فضيلة الذكر فحسب وليس في المذكور وهم الكفار  $^2$ 

<sup>(3)</sup> في النسخة (٤) بعد هذا الموضع : ورسول الله ﷺ مات على الإيمان

<sup>(4)</sup> في النسخة (٤) وأبو على 🕮

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) هذا فيه رد على من ادعى أن والدا رسول الله ﷺ ماتا على الإيمان أو ألهما ماتا على الكفر فدعا لهما السنبى فأحياهما الله فآمنا بالنبي ﷺ ثم ماتا على الإيمان وكل ذلك أقوال واهية والدليل على ذلك :

### أَبنَاءُ رَسُولِ اللهِ وَبنَاتِهِ :

وَقَاسِمُ وَطَاهِرُ وَإِبْرَاهِيمُ كَانُوا بَنِيَّ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَفَاطِمَةُ وَرُقَيَّةُ وَزَيْنَبُ وَأُمُّ كُلْثُومَ كُنَّ جَمِيعًا بَنَاتِ رَسُولَ اللهِ ﷺ.

### إِذَا أَشْكُلَ عَلَى الإِنْسَانِ شَيٌّ في التَّوحِيدِ :

وَإِذَا أَشْكَلَ عَلَى الْإِنْسَانِ شَيْءٌ مِنْ دَقَائِقِ عِلْمِ التَّوْحِيدِ فَإِنَّهُ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَعْتَقِدَ فِي الْحَالِ مَا هُوَ الصَّوَابُ عِنْدَ اللهِ تَعَالَى إِلَى أَنْ يَجِدَ عَالِماً فَيَسْأَلَهُ وَلَا يَسَعَهُ تَأْخِيرُ الطَّلَبِ مَا هُوَ الصَّوَابُ عِنْدَ اللهِ تَعَالَى إِلَى أَنْ يَجِدَ عَالِماً فَيَسْأَلَهُ وَلَا يَسَعَهُ تَأْخِيرُ الطَّلَبِ وَلَا يُعْذَرُ بِالْوُقُوفِ فِيهِ (وَيَكْفُرُ إِنْ وَقَفَ) (١) (٢)

#### الْمِعْرَاجُ :

٢ - عَن ابْنِ بُرَيدة، عَن أَبِيهِ، رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّم، حَتَّى إِذَا كُنَّا بِوَدَّانَ،
 أَوْ بِالْقُبُورِ، سَأَلَ الشَّفَاعَةَ لأُمِّه، أَحْسَبُهُ قَالَ: فَضَرَبَ جبريلُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّم صَدْرَهُ، وقال: لا تَسْتَغْفِرْ لِمَـــنْ
 مَاتَ مُشْرِكًا، فَرَجَعَ، وهُو حزينٌ. رواه البزار فى مسنده رقم ٤٤٥٣

٣ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: زَارَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْرَ أُمِّهِ، فَبَكَى وَأَبْكَى مَنْ حَوْلَهُ، فَقَالَ: «اسْتَأْذَنْتُ رَبِّي فِي أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لِي، فَزُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْمَوْتَ»
 فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لِي، فَزُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْمَوْتَ»
 رواه مسلم فی کتاب الجنائز رقم ٩٧٦

وقد ذكر السيوطى نجاة ابوى النبي ﷺ في رسالة له بعنوان مسالك الحنفا في والدى المصطفى وقد رد عليه المــــلا على القارى في كتاب أدلة معتقد أبي حنيفة في أبوى رسول ﷺ

قلت: لم يثبتها الكوثرى في نسخته وقال في المقدمة : وفي بعض النسخ ووالدا رسول الله ﷺ ماتا على الفطرة ، والفطرة سهلة التحريف إلى الكفر في الخط الكوفي ، وفي أكثرها ما ماتا على الكفر

راجع تعليق العلامة الألباني على هذه المسألة والتشنيع على منكريها في سلسلة الأحاديث الصحيحة ١٧٧/٦/ رقم ٢٥٩٢ وما بعده من صفحات فهو بحث عظيم النفع

(1) ليست موجودة في النسخة  $\binom{1}{1}$ 

(²) قلت : الألفاظ التي لم ترد بما النصوص الصريحة والتي لم ترد عن السلف في ذات الله فالقاعدة فيها عند أهل السنة والجماعة هي التوقف أولاً لا نثبتها ولا ننفيها ثم الاستفسار عن معناها فإن كانت تحمل صفة الكمال لله فالله أولى بما وإن كانت تحمل صفة نقص فلا تصح في ذات الله تعالى

وَخَبَرُ الْمِعْرَاجِ حَقٌّ مَنْ رَدَّهُ فَهُوَ مُبْتَدِعٌ ضَالّ<sup>(١)</sup>

#### أَشْرَاط السَّاعَة:

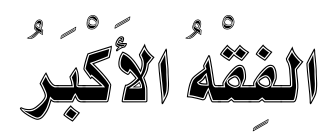
وَخُرُوجُ الدَّجَّالِ ، وَيَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ، وَطُلُوعُ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِهَا ، وَنُزُولُ عِيسَى الطَّيْكِلِمُ مِن السَّمَاءِ ، وَسَائِرُ عَلَامَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ عَلَى مَا وَرَدَتْ بِهِ الْأَخْبَارُ الصَّحِيحَةُ حَقُّ كَائِنٌ. (٢)

وَ اللهُ تَعَالَى يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ

تُمَّ الفِقْهُ الْأَكْبَرُ بِرِوَايَةِ حَمَّادِ بنِ أَبِي حَنِيفَةَ وَيَلَهِ الْفَيْهُ الْأَكْبَرُ بِرِوَايَةِ أَبِي مُطِيعِ البَلْخِي

(1) الإسراء إلى بيت المقدس حق ثابت بلفظ القرآن ومن كذب به كفر لذلك لم يذكره المصنف ، أمـــا المعــراج فقد وردت به الأحاديث الصحيحة كما رواه البخارى فى صحيحه من حديث أنس بن مالك عـــن أبى صعــصعة رضى الله عنهما (٣٨٥٧/٥٢/٥) ، ابن أبى شيبة فى مصنفه (٣٦٥٧٠/٣٣٣/٧) ، البغوى فى شـــرح الـــسنة (٣٧٥٢/٣٣٦/١٣)

<sup>(</sup>²) يصدق ذلك احاديث كثيرة أشهرها حديث أبي سريحة حذيفة بن أسيد قال : اطَّلَعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْكِ وَسَلَّمَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ نَتَذَاكَرُ السَّاعَةَ، فَقَالَ: " مَا تَذْكُرُونَ؟ " قَالُوا: نَذْكُرُ السَّاعَةَ، فَقَالَ: " إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَون وَسَلَّمَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ نَتَذَاكَرُ السَّاعَةَ، فَقَالَ: " عَلَيْهَا وَنُزُولُ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، وَيَا جُوجُ قَلْهَا عَشْرَ آيَاتٍ: الدُّحَانُ، وَالدَّجَّالُ، والدَّابَّةُ، وَطُلُوعُ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، وَنُزُولُ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، وَيَا جُوجُ وَمَا عُشْرَ وَاللهَ عَرْبِ، وحَسَّفٌ بِجَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَآخِرُ لُكَ لَاللهُ وَمَا جُوجُ وَمَا اللهُ عَرْبِ، وحَسَّفٌ بِالْمَعْرِبِ، وحَسَّفٌ بِاللهُ عَرْبِ، وَآخِر لُ فَلِكَ بَالِّ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرْبِ وَاللهُ اللهُ عَرْبِ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلْكَ بَاللهُ اللهُ اللهُ



المنسوب لأبى حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطى التيمى المتوفى ١٥٠ هـ رواية أبى مطيع الحكم بن عبد الله البلخى

# بِسْمِ اللهِ الرَّحنِ الرَّحِيمِ

الْحَمدُ اللهِ رَبِ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَآله وَصَحِبِهِ أَجْمَعِينَ : رَوَى الإِمَّامُ أَبُو بَكْرٍ بنُ مُحَمَّدٍ الكَاسَانِ (١) عَن أبي بكرٍ عَلَاءِ الدِّينِ مُحَمَّدِ بـن أَحْمَـدَ السَّمر قَنْدِي (٢) قَالَ : أخبرنَا أَبُو الْمعِين مَيْمُونُ بن مُحَمَّدِ بن مَكْحُولِ النَّسَفِيّ (٣) أخبرنَا أَبُو الْمعِين مَيْمُونُ بن مُحَمَّدِ بن مَكْحُولِ النَّسَفِيّ (٣) أخبرنَا أَبُو الْمعِين مَيْمُونُ بن مُحَمَّدِ بن مَكْحُولِ النَّسَفِيّ (٣) أخبرنَا أَبُو مَالكٍ نَصرانُ أَبُو عَبدِ اللهِ الْحُسَيْنُ بنُ عَلِيٍّ الكَاشِّرِي (١) المَلقَّبُ بِالْفَضْلِ قَالَ : أخبرنَا أبو مَالكٍ نَصرانُ

 $\binom{1}{}$  هو علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني أو الكاشاني 0.00 الملقب بملك العلماء تفقه على محمد السمرقندى وقرأ عليه معظم مصنفاته وزوجه شيخه ابنته فاطمة صاحب كتاب بدائع الصنائع فى ترتيب الشرائع انظر معجم المطبوعات العربية والمعربة باختصار  $\binom{1}{0.00}$  ، قال الزركلى فى الأعلام  $\binom{1}{0.000}$  : الكاشاني أبو بكر بن مسعود 0.000

(2) هو أبو بكر علاء الدين محمد بن أحمد السمرقندى max = max = max الأعلام (max = max = max = max) : هو محمد بن أحمد السمرقندى أبو منصور : فقيه حنفى من أهل سمرقند صاحب كتاب تحفة الفقهاء وهو شيخ أبى بكر بن مسعود الكاشانى انظر كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون max = max =

(3) ميمون بن محمد بن محمد بن معبد بن مكحول، أبو المعين النسفي الحنفي: عالم بالأصول والكلام. كان بسمرقند وسكن بخارى. من كتبه (بحر الكلام) و (تبصرة الأدلة) في الكلام، و (التمهيد لقواعد التوحيد) و (العمدة في أصول الدين) و (العالم والمتعلم) و (إيضاح المحجة لكون العقل حجة) و (شرح الجامع الكبير للشيباني) في فروع الحنفية، و (مناهج الأئمة) في الفروع انظر الأعلام للزركلي (٣٤١/٧)، صاحب كتاب تبصرة الادلة وتمهيد قواعد التوحيد امام فاضل جامع الاصول. له المناهج وشرح الجامع وتفقه عليه علاء الدين أبو بكر محمد السمرقندي انظر معجم المطبوعات (١٨٥٤/٢)

(4) روى عن ابن غيلان وطبقته ، قال الذهبي متهم بالكذب انظر ميزان الإعتدال ٢٠٣٣ ، وقال السمعاني: "شيخ فاضل واعظ ولكن أكثر رواياته وأحاديثه مناكير واسمه الحسين، غير أنه عرف بالفضل، صنّف التصانيف الكثيرة في الحديث، لعلها تربو على المائة والعشرين مصنفا وعامتها مناكير، روى الحديث عن أبي عبد الله محمد بن علي الصوري ومحمد بن محمد الغيلان، وحدث عنه محمد بن محمود الشجاعي. مات بعد سنة ٤٨٤هــــ "انظر الأنساب ٢٠٧١؛ واللباب في تهذيب الأنساب ٧٦/٣؛ والميزان العرب وللسان الميزان ٢٠٥/٢،

قال الزركلي في الأعلام (٥/٥) : الكاشْغَرى -بفتح الغين المعجمة- الحسين بن على ٤٨٤هـ

بنُ نَصْرِ الْخُتلِي<sup>(۱)</sup> عَن عَلِيّ بنِ الْحَسَنِ بن مُحَمَّد الغَزَّالِ<sup>(۲)</sup> عَن أَبِي الْحَسَنِ عَلييّ بن عَبدِ اللهِ أَحْمَدَ الْفَارِسِي<sup>(۳)</sup> حَدثنَا نُصَير بن يجيى الْفَقِيه<sup>(٤)</sup> قَالَ : سَمِعتُ أَبَا مُطِيع الحَكَمُ بن عَبدِ اللهِ الْبَلْخِي<sup>(٥)</sup> يَقُولُ :

## من أصُول الفِقْهِ الأَكْبَر:

سَأَلتُ أَبَا حَنِيفَةَ النَّعْمَانَ بنَ ثَابِتٍ<sup>(٦)</sup> رَضِيَ الله تَعَالَى عَنهُ وَعَنهُم الْفِقْهَ الْأَكْبَرَ فَقَالَ : أَلَّا تُكَفِّرْ أَحَداً مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ بِذَنْبٍ وَلَا تَنْفِي أَحَداً مِن الْإِيمَانِ ، وَأَنْ تَأْمُرَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَن الْمُنْكَرِ ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئِكَ وَأَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئِكَ وَأَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئِكَ وَأَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئِكَ وَأَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ (٧) ،

(1) ذكره الذهبي في المشتبه وقال عنه أبو مالك نصران بن نصر الختلى روى الفقه الأكبر عن على بن الحسين الغزال وعنه أبو عبدالله الحسين الكاشغرى وقال ابن حجر في تبصير المنتبه بتحرير المستتبه 790/1 قلت وفي أنساب السمعاني نصر بن محمد الفقيه الحنفي شرح القدوري فما أدرى هو ذا أو آخر .انتهى

(²) فى المشتبه للذهبى روى نصران بن نصر الختلى عن على بن الحسن الغزال الفقه الأكبر ولم يذكر فى نسخة دار الكتب المصرية فأثبتناها هنا . انظر المرجع السابق

(3) هو أبو الحسن على بن أحمد البلخى ويعرف بالفارسى ، سمع عيسى بن أحمد ، ومحمد بن الفضل البلخى ، ثقة ، سمع منه الماسرجسى ، وأبو زرعة ، وأحمد بن الحسين الرازى وحدثنا عنه أحمد بن محمد بن الحسين الحافظ ، أثنوا عليه ، مات بعد الثلاثين وثلاثمائة بسنة أو أقل ( الإرشاد في معرفة علماء الحديث للخليلي ١/٣ ٩٥)

(4) نصير، وقيل: نصر بن يحيى البلخي، توفي سنة (٢٨٦هــ) وهو شيخ أبي منصور الماتريدى المتكلم الشهير تفقه على أبي سليمان الجوزجاني، وروى عنه أبو غياث البلخي. مات سنة ٢٦٨هـــ.

(<sup>5</sup>) أَبُو مُطِيعٍ الْحَكَمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْبَلْحِيُّ عِيبَ عَلَيْهِ الْإِرْجَاءُ، وَسَمَّوْهُ الْمُرْجِيَ، أَحَذَ عَنْ أَبِي حَنيفَةَ، وَسَمِعَ شُعْبَةَ، وَمَالِكًا، وَغَيْرَهُمَا، وَكَانَ عَلَى قَضَاءِ بَلْخَ، وَهُو كَبِيرُ الْمَحِلِّ عِنْدَ الْحَنَفِيِّينَ، بِخُرَاسَانَ، رَوَى عَنْهُ مُحَمَّدُ بْنُ مُقَاتِلٍ وَمَالِكًا، وَغَيْرَ هُمَا، وَكَانَ عَلَى قَضَاءِ بَلْخَ، وَهُو كَبِيرُ الْمَحِلِّ عِنْدَ الْحَنَفِيِّينَ، بِخُرَاسَانَ، رَوَى عَنْهُ مُحَمَّدُ بْنُ مُقَاتِلٍ بِالرَّيِّ، وَمُوسَى بْنُ نَصْرٍ، وَبَجْلَانَةُ، مَاتَ سَنَةَ ثَمَانٍ وَمِاتَتَيْنِ ( الإرشاد في معرفة علماء الحديث للخليلي بالرَّيِّ، وَمُوسَى بْنُ نَصْرٍ، وَبَجْلَانَةُ، مَاتَ سَنَةَ ثَمَانٍ وَمِاتَتَيْنِ ( الإرشاد في معرفة علماء الحديث للخليلي بالرَّيِّ، وَمُوسَى بْنُ نَصْرٍ، وَبَجْلَانَةُ، مَاتَ سَنَةَ ثَمَانٍ وَمِاتَتَيْنِ ( الإرشاد في معرفة علماء الخيليلي بالمخليلي عليه الله الله الله على في ميزان الإعتدال رقم ١٨١٦ وقال واه في ضبط الأثر وقال البخارى : ضعيف صاحب رأى وقال النسائي ضعيف وقال أبو داود تركوا حديثه وكان جهميا وقال أحمد لا ينبغي أن يروى عنه وترجم له ابن الجوزى في الضعفاء وقال ابن حبان كان من رؤساء الجهمية

هو النعمان بن ثابت بن زوطى بضم الزاي وفتح الطاء الخزَّاز الكوفي وسبقت ترجمته  $^{(6)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) فيه إشارة إلى حديث صهيب عند مسلم في " صحيحه " رقم (٢٩٩٩) ، قال: قال رسول الله ﷺ : (عَجَبًا لِأَمْوِ اللهُ اللهُ وَإِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَــهُ وَإِنْ أَصَــابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَــهُ وَإِنْ أَصَــابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ ).

وَلَا تَتَبَرَأْ مِنْ أَحَدٍ مِن أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَلَا تُوَالِي أَحَداً دُونَ أَحَدٍ ، وَأَنْ تَرُدَّ أَمْــرَ عُشْمَانَ وَعَلِيٍّ إِلَى اللهِ تَعَالَى .

### أَفضَلُ الْفِقْهِ:

وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحَمه الله: الْفِقْهَ فِي الدّينِ لَأَفْضَلُ مِن الْفِقْهِ فِي الْأَحْكَامِ وَلِأَنْ يَتَفَقَّهَ الرَّجلُ كَيفَ يَعبُدُ رَبَّهُ خَيرٌ لَهُ مِن أَنْ يَجمَعَ الْعِلْمَ الْكَثِيرَ

قَالَ أَبُو مُطِيع : قُلتُ فَأَخْبرني عَن أَفضِل الْفِقْهِ

قَالَ أَبُو حَنيفَةَ : أَنْ يَتَعَلَّمَ الرَّجُلُ الإِيمَانَ بِاللَّهِ تَعَالَى وَالشَّرَائِعَ وَالسُّنَنَ وَالْحُدُودَ وَاخْتِلَافَ الْأُمَّةِ واتفَاقَهَا.

#### تَعريفُ الإيمانِ:

قَالَ - أَبُو مُطِيع - : قُلتُ فَأَخْبرِنِي عَن الْإِيمَانِ .

فَقَالَ - أبو حَنِيفَٰةَ - : "حَدَّثَنِي ابْنُ مَرْثَلَد(۱) عَن يحيى بنِ يَعْمُرَ (۲) قَالَ : قُلتُ لِابْنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهِ الْإِيمَانِ فَتَعَلَّمُهُ قُلتُ - يحيى - : فَأَخْبرنِي عَسن الْإِيمَانِ مَا هُو ؟ قَالَ عَلَيْكَ بِالْإِيمَانِ فَتَعَلَّمُهُ قُلتُ - يحيى - : فَأَخْبرنِي عَسن الْإِيمَانِ مَا هُو ؟ فَأَخَذَ بِيَدي فَانْطَلَقَ إِلَى شَيخٍ فَأَقْعَدَنِي إِلَى جَنْبِهِ فَقَالَ - ابنُ عُمَـرَ - : إِنَّ الْإِيمَانِ مَا هُو ؟ فَأَخَذَ بِيَدي فَانْطَلَقَ إِلَى شَيخٍ فَأَقْعَدَنِي إِلَى جَنْبِهِ فَقَالَ - ابنُ عُمَـرَ - : إِنَّ

 $\binom{1}{}$  هو علقمة بن مرثد الحضرمى أبو الحارث الكوفى روى عن سعد بن عبيدة وزر بن حبيش وطارق بن شهاب وسليمان بن بريدة وغيرهم وروى عنه شعبة والثورى ومسعر والمسعودى وقعنب التميمى وأبو حنيفة وحفص بن سليمان القارئ قال عبد الله بن أحمد عن أبيه ثبت في الحديث وقال أبو حاتم صالح الحديث وقال النسسائي ثقة وذكره بن حبان في الثقات قلت -ابن حجر - : ووثقه يعقوب بن سفيان وقال خليفة بن خياط تسوفي في آخر ولاية خالد القسري على العراق (تمذيب التهذيب ٤٨٦/٧)

<sup>(2)</sup> يحيى بن يعمر البصري أبو سليمان ويقال أبو سعيد ويقال أبو عدي القيسي الجدلي قاضي مرو ، روى عن عشمان وعلي وعمار وأبي ذر وأبي هريرة وأبي موسى الأشعري وأبي سعيد وعائشة وسليمان بن صرد وابن عباس وابن عمر وجابر وأبي الأسود الديلي وجماعة وعنه يحيى بن عقيل وسليمان التيمي وعبد الله بن بريدة وقتدة وعكرمة وعطاء الخرساني والركين بن الربيع وعمر بن عطاء بن أبي الخوار وعبد الله بن كليب السدوسي والأزرق بن قيس وإسحاق بن سويد وغيرهم قال أبو زرعة وأبو حاتم والنسائي ثقة مات سنة 178هـ (قديب التهذيب 179

هَذَا يَسْأَلُ عَنِ الْإِيمَانِ كَيْفَ هُو ؟ فَقَالَ وَالشَّيْخُ كَانَ مِمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا مَعَ رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ : كُنتُ إِلَى جَنبِ رَسُولِ الله عَلَيْ وَهَذَا الشَّيْخُ مَعِي إِذْ دَحَلَ عَلَيْنَا رَجُلِّ حَسَنُ اللَّمَّةِ (اللهُ عَتَعَمِّماً نَحسَبُه مِن رِجَالِ الْبَادِيَةِ فَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ فَوَقَفَ بَسِينَ يَسدي رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله مَا الْإِيمَانُ ؟ قَالَ شَهَادَةَ أَنْ لَا إِله إِلا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَتُومِنُ بَملائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْقَدَرِ حَيْرِهِ وَشَرَهِ مِسَى الله عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَتُومِنُ بَملائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْقَدَرِ حَيْرِهِ وَشَرَهِ مِسَى الله عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللهُ عَلَى ، فَقَالَ: عَدَالَى ، فَقَالَ: عَدَالَى ، فَقَالَ: عَدَالَى اللهُ عَالَمُهُ عَلَيْهُ وَلُولُهُ وَايَتُهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ وَالْيَوْمِ الْعَقِيلِ اللهُ وَالْيَوْمِ اللهُ وَالْيَوْمِ اللهُ عَلَى اللهُ وَالْيَعْ الْإِسْلَامِ ؟ فَقَالَ : إِقَامُ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ وَصَوْمُ وَمَ مَضَانَ وَحَدِي اللهُ الْبَيْعُ الْمُ الله عَلَيْهُ الْمَالُمُ ؟ فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله وَمَا الْإِحْسَانُ ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ الله وَمَا الْإِحْسَانُ ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ الله وَمَا الْإِحْسَانُ ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهُ وَمَا الْمَاسُولُ اللهُ وَمَا الْمَاسُولُ اللهُ وَمَا الْمَاسُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا عَنْهُم اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا الْقَاسَ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(1)</sup> اللَّمَّة : بكسر اللام شعر الرأس يقال له إذا جاوز شحمة الأذنين : لِمَّة وإذا زاد عن ذلك فهو جُمَّة انظر النهاية في غريب الحديث (٢٧٣/٤)

<sup>(2)</sup> صحيح : رواه أبو داود فى سننه قال حدثنا محمود بن خالد حدثنا الفريابى عن سفيان قال حدثنا علقمة بــن مرثد عن سليمان بن بريدة عن ابن يعمر بهذا الحديث يزيد وينقص قال فما الإسلام قال إقــام الــصلاة وإيتــاء الزكاة وحج البيت وصوم شهر رمضان والاغتسال من الجنابة قال أبو داود علقمة مرجئ (سنن ابى داود كتاب السنة باب فى القدر ٤٦٩٧)

والحديث له طرق أخرى عن كهمس عن عبد الله بن بريدة عن يحي بن يعمر

ورواه أبو حنيفة عن حماد عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله بن مسعود انظر مسند أبى حنيفة روايـــة الحـــصكفى رقم ۲ ورواية الحارثي رقم ۳۷۳

وأصله فى صحيح مسلم كتاب الإيمان باب معرفة الإيمان والإسلام والقدروعلامة الساعة رقم 1 وهو عن عبد الله بن بريدة عن يحى بن يعمر قَالَ: كَانَ أَوَّلَ مَنْ قَالَ فِي الْقَدَرِ بِالْبَصْرَةِ مَعْبَدٌ الْجُهَنِيُّ، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَحُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْجِمْيَرِيُّ حَاجَيْنِ - أَوْ مُعْتَمِرَيْنِ - فَقُلْنَا: لَوْ لَقِينَا أَحَدًا مَنْ أَصْحَاب رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، الرَّحْمَنِ الْجِمْيَرِيُّ حَاجَيْنِ - أَوْ مُعْتَمِرَيْنِ - فَقُلْنَا: لَوْ لَقِينَا أَحَدًا مَنْ أَصْحَاب رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَم، فَسَأَلْنَاهُ عَمَّا يَقُولُ هَوُلَاء فِي الْقَدَرِ، فَوُفِّقَ لَنَا عَبْدُ الله بْنُ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّاب دَاجِلًا الْمَسْجَدَ، فَاكْتَنَفُتُهُ أَنَا وَصَاحِبِي أَلَكُنَا عَنْ يَمِينِهِ، وَالْآخِرُ عَنْ شِمَالِهِ، فَطَنَنْتُ أَنَّ صَاحِبِي سَيَكِلُ الْكَلَامَ إِلَيَّ، فَقُلْتُ : أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ إِنَّهُ قَدْ ظَهَـرَ قَلَا عَنْ يَمِينِهِ، وَالْآخِرُ عَنْ شِمَالِهِ، فَطَنَنْتُ أَنَّ صَاحِبِي سَيَكِلُ الْكَلَامَ إِلَيَّ، فَقُلْتُ : أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ إِنَّهُ قَدْ ظَهَـرَ فَلَا نَاسٌ يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ، وَيَتَقَفَّرُونَ الْعِلْمَ، وَذَكَرَ مِنْ شَأْنِهِمْ، وَأَنَّهُمْ يَرْعُمُونَ أَنْ لَا قَدَرَ، وَأَنَّ الْأَمْرَ أَنُفَّ، قَالَ:

# حُكْمُ مَنْ كَذَّبَ بِالْخَلْقِ أَوْ أَنْكَرَ مَعْلُوماً مِن الدِّينِ بِالضَّرُورَةِ .

قَالَ أَبُو مُطِيعٍ: قُلتُ لِأَبِي حَنِيفَةَ رَحْمُه الله فَإِذَا اسْتَيقَنَ بِهَذَا وَأَقَرَّ بِهِ فَهُوَ مُؤمِنٌ ؟

قَالَ : نَعَم إِذَا أَقَرَّ بِهَذَا فَقَد أَقَرَّ بِجُملَةِ الْإِسْلَامِ وَهُو مُؤمِنٌ .

فَقُلْتُ : إِذَا أَنْكُرَ بِشَيْء مِنْ خَلْقِهِ فَقَالَ لَا أَدرِي مَنْ خَالِقُ هَذَا ؟

«فَإِذَا لَقِيتَ أُولَئِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنِّي بَرِيءٌ مِنْهُمْ، وَأَنْهُمْ بُرَآءُ مِنِّي»، والَّذِي يَخْلِفُ بِهِ عَبْدُ الله بُسنُ عُمَسَرَ «لَسوْ أَنَّ لِأَحَدِهِمْ مِشْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا، فَأَنْفَقَهُ مَا قَبِلَ اللهُ مِنْهُ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ» ثُمَّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْحَطَّابِ قَالَ: بَيْمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلَّ شَدِيهُ بَيَضِ الثَّيَّابِ، شَدِيدُ سَوادِ الشَّعَرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّقَوِ، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى اللهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُقِيمَ الصَّلَاقَ، وَتُوْبِيَ الزَّكَاةُ وَسَلَّمَ، وَتُعْمِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُقِيمَ السَّعَلَةُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعْمِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعْمِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعْمِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعْمِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُومِنَ بِاللهُ وَيُسَكِّفُهُ وَسُلِكُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنَ اللهُ كَأَنَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ » ، قَالَ: فَأَخْبُرِنِي عَنِ الْمِاعِقِ فَلَخِرْنِي عَنِ الْمِعْمُ الْمَعْمُ اللهُ وَرَعُوا اللهُ عَلْهَا بِعُعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ » قَالَ: فَأَحْرُونِي عَنِ السَّاعِقِ، قَالَ: «فَا الْمَسْنُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ وَلَا لَهُ جَرْدِي عَنِ الْمَعْمَ وَلَكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

قُلتُ لَهُ: لَوْ أَقَرَّ بِجُمْلَةِ الإِسْلامِ فِي أَرضِ الشِّركِ وَلَا يَعْلَمُ شَيْئًا مِن الْفَرَائِضِ وَالــشَرَائِعِ وَلَا يُعْلَمُ شَيْئًا مِن الْفَرَائِضِ وَالــشَرَائِعِ وَلَا يُقِــرُّ وَلَا يُقِــرُّ بِاللَّهِ تَعَالَى وَبِالإِيمَانِ وَلَا يُقِــرُّ بِاللَّهِ تَعَالَى وَبِالإِيمَانِ وَلَا يُقِــرُّ بِاللَّهِ تَعَالَى وَبِالإِيمَانِ وَلَا يُقِــرُّ بِشَيْءٍ مِن شَرَائِعِ الْإِيمَانِ فَمَاتَ أَهُوَ مُؤْمِنٌ ؟

قَالَ : نَعَمْ (١)

قُلتُ : وَلَو لَمْ يَعْلَمْ شَيْءًا وَلَمْ يَعْمَلْ بِهِ إِلا أَنَّهُ مُقِرٌّ بِالْإِيمَانِ فَمَاتَ

قَالَ : هُو مُؤمِنٌ

### أُصُولُ الْإِيمَانِ وَكُلُّ مُيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ :

قُلتُ لأَبِي حَنِيفَةَ : أَخْبِرِني عَنِ الْإِيمَانِ.

قَالَ : أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَتَشْهَدَ بِملائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَجَنْتِهِ وَنَارِهِ وَقِيَامَتِهِ وَخَيرِهِ وَشَرِّهِ ، وَتَشْهَدَ أَنَّهُ لَم يُفَوِّض الْأَعْمَالَ إِلَى أَحَدٍ ، وَالنَّاسُ صَائِرُونَ إِلَى مَا خُلِقُوا لَهُ وإلى مَا جَرَتْ بِهِ الْمَقَادِيرُ .

فَقُلتُ لَهُ : أَرَأَيْتَ إِنْ أَقَرَّ هَذَا كُلَّهُ لَكِنَّهُ قَالَ الْمَشِيئَةُ إِلَيَّ إِنْ شِئْتُ آمَنْتُ وَإِنْ شِئْتُ لَمِ فَقُلتُ لَهُ : أَرَأَيْتَ إِنْ أَقَرَّ هَوَ اللهُ الْمَشِيئَةُ إِلَيَّ إِنْ شِئْتُ آمَنْتُ وَإِنْ شِئْتُ لَمُ الْمَعْنَ ﴾ (الكهف ٢٩)

فَقَالَ : ذَلِكَ فِي زَعْمِهِ أَلا تَرَى إِلَى قَوْلِه تَعَالَى : ﴿ كَلَّاۤ إِنَّهُ مَ تَذَكِرَةٌ ﴿ فَمَن شَآءَ ذَكَرَهُ وَ وَمَا يَذَكُرُونَ إِلَّآ أَن يَشَآءَ ٱللّهُ ﴾ (المدثر ٤٥،٥٥،٥) وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَمَا يَذَكُرُونَ إِلَّآ أَن يَشَآءَ ٱللّهُ ﴾ (المدثر ٤٥،٥٥،٥) وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ فَمَن شَآءَ تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ (اللّه عَالَى اللّهُ وَعَيدٌ وَلِهَذَا لَم يَكُفُر لِأَنّهُ لَم يَارُد الْآيَاتَ فَلْيَكُفُر ﴾ (الكهف ٢٥) هَذَا وَعِيدٌ وَلِهَذَا لَم يَكُفُر لِأَنّهُ لَم يَارُد الْآيَاتَ وَإِنّهَا أَخَطَأً فِي تَأْويلِهَا وَلَم يَرُد تَريلَهَا .

(1) إذا كان مقر بالله وبالإيمان معنى ذلك أنه بلغته الرسالة وسمع عن الأنبياء لذلك لا ينفعه إيمانه لأنـــه لم يعمــــل بمقتضى هذا الإيمان والإمام رحمه الله يؤكد هنا أيضاً أن العمل خارج عن مسمى الإيمان وهذا مخـــالف امـــا إذا لم يبلغه الشرع لكنه يعلم الإيمان بالله بدليل الفطرة والعقل فبذلك يكون من أهل الإختبار فى الآخرة والله أعلم

قُلتُ لَهُ : إِنْ قَالَ إِنْ أَصَابَتنِي مُصِيبَةٌ فَسُئِلتُ أَهِيَ مِمَّا ابْتَلانِي اللهُ هَا أَوْ هِيَ مِمَّا اكْتَسَبْتُ أَجَابَ قَائِلاً لَيسَتْ هِيَ مِمَّا ابْتَلانِي اللهُ هَا أَيكُفُرُ ؟

قَالَ : لَا

قُلتُ : وَلِمَ ؟

قَالَ: لِأَنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ : ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ۖ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّعَةٍ فَمِن اللهِ نَهْ اللهِ عَهْدًا ﴿ الساء ٧٩) أَي بِذَنْبِكَ وَأَنَ اللهِ عَلَيْهِ وَقَالَ: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ قَدَّرُتُهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (الشورى ٣٠) أَيْ بِذُنُوبِكُمْ وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ (النحل ٣٠) أَيْ بِذُنُوبِكُمْ وَقَالِهِ لَيَّا وَمَعنَى قَوْلِهِ : ﴿ يَحُولُ بَيْنَ الْمُؤْمِنِ وَالْكُفْرِ وَبَينَ الْكَافِرِ وَالْإِيمَانِ.

### كَلَامُهُ عَن الْإِسْتِطَاعَةِ:

قَالَ أَبُو حنيفَةَ رَحْمه الله: إِنَّ الْإِسْتِطَاعَةَ الَّتِي يَعْمَلُ هِمَا الْعَبْدُ الْمَعْصِيَةَ هِيَ بِعَينِهَا تَصْلُحُ لِأَنْ يَعْمَلُ هِمَا الْعَبْدُ الْمَعْصِيَةَ هِيَ بِعَينِهَا تَصْلُحُ لِأَنْ يَعْمَلَ هِمَا اللهُ تَعَالَي فِيهِ وَأَمَــرَهُ أَنْ يَعْمَلَ هِمَا اللهُ تَعَالَي فِيهِ وَأَمَــرَهُ أَنْ يَسْتَعْمِلَهَا فِي الطَّاعَةِ دُونَ الْمَعْصِيَةِ .

قُلتُ : فَإِنْ قَالَ : اللهُ تَعَالَى لِمَ يُجْبِرُ عِبَادَهُ عَلَى ذَنْبٍ ثُمَّ يُعَذِّبُهُمْ عَلَيْهِ ؟ فَمَا نَقُولُ لَهُ ؟

#### الرَّد على من زعم أن الله لم يخلق الشَّرّ :

قَالَ : قُلْ لَهُ هَلْ يُطِيقُ العَبْدُ لِنَفْسِهِ ضَرًا وَلَا نَفْعاً ؟ فَإِنْ قَالَ لَا لِأَنَّهُمْ مَجْبُورُونَ فِي الضُّرِّ وَالنَّفْعِ مَا خَلا الطَّاعَةِ وَالْمَعْصِيَةِ ، فَقيل لَهُ هَلْ خَلَقَ اللهُ الشَّرَّ ؟ فَإِنْ قَالَ نَعَمْ . خَرَجَ مِنْ قَوْلِهِ وَإِنْ قَالَ لَا كَفَرَ لِقَوْلِهِ وَإِنْ قَالَ اللهَ تَعَالَى خَلَقَ الشَّرَّ مَا خَلَقَ اللهُ اللهُ تَعَالَى خَلَقَ الشَّرَّ مَا خَلَقَ اللهُ إللهُ اللهُ تَعَالَى خَلَقَ الشَّرَّ مَا اللهُ ا

قُلتُ : فَإِنْ قَالَ أَلَسْتُمْ تَقُولُونَ : إِنَّ اللهَ شَاءَ الْكُفْرَ وَشَاءَ الْإِيمَانَ ؟ فَإِنْ قُلْنَا نَعَم يَقُولُ : نَعُم أَلَيْسَ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ : فَقُولُ : نَعُم أَلَيْسَ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ : فَقُولُ : نَعُم أَلَيْسَ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ : فَقُولُ : نَعُم أَلَيْسَ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ : فَمَا نَقُولُ لَهُ ؟ ، فَيَقُولُ : أَهُو أَهْلُ الْكُفْرِ ؟ فَمَا نَقُولُ لَهُ ؟

قَالَ : نَقُولُ هُو َأَهْلٌ لِمَنْ يَشَاءُ الطَّاعَةَ وَلَيْسَ بِأَهْلِ لِمَنْ يَشَاءُ الْمَعْصِيَةَ ، فَإِنْ قَالَ إِنَّ اللهَ عَالَى لَم يَشَأْ أَنْ يُقَالَ عَلَيْهِ الْكَذِبَ ، فَقُلْ لَهُ الْفِرْيَةَ عَلَى اللهِ مِن الْكَلَامِ والمَنطِقِ أَمْ لَا ؟ فَإِنْ قَالَ الله ، فَقُلْ الْكُفْرُ مِن الْكَلَامِ أَمْ فَإِن قَالَ الله ، فَقُلْ الْكُفْرُ مِن الْكَلَامِ أَمْ لَا ؟ فَإِنْ قَالَ الله ، فَقُلْ الْكُفْرُ مِن الْكَلَامِ أَمْ لَا ؟ فَإِنْ قَالَ الله ، خَصَمُوا أَنْفُسَهُم لِأَنَّ الشِّركَ مِن النَّطْق وَلُو شَاءَ الله لما أَنْطَقَهُمْ به.

قُلتُ : فَإِن قَالَ إِنَّ الرَّجُلَ إِنْ شَاءَ فَعَلَ وَإِنْ شَاءَ لَم يَفْعَلْ وَإِنْ شَاءَ لَم يَأْكُلْ وَإِنْ شَاءَ شَرَبَ وَإِنْ شَاءَ لَم يَشَرَبْ .

قَالَ : فَقُلْ لَهُ هَلْ حَكَمَ الله عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْبُرُوا الْبَحْرَ وَقَدَّرَ عَلَى فِرْعَوْنَ الْغَرَقَ فَإِنْ قَالَ نَعَمْ قُلْ لَهُ فَهَلْ يَقَعُ مِنْ فِرْعَوْنَ أَنْ لَا يَسِير فِي طَلَبِ مُوسَـــى وَأَلَا يَغْـرَق هُــوَ وَأَصْحَابُه فَإِنْ قَالَ نَعَمْ فَقَد كَفَرَ وَإِنْ قَالَ لَا نَقَضَ قَوْلَهُ السَّابِقَ

### بَابٌ فِي الْقَدَرِ

قَالَ: حَدِثْنَا عَلَيٌّ بِنُ أَحْمَدَ عَنْ نُصَيرِ بِنِ يحيى قَالَ سَمِعتُ أَبَا مُطِيعٍ يَقُولُ قَالَ أَبُو حَنِيفَــةَ رَحْمه الله عَنهُ حَدَّثَنَا حَمَّادُ (١) عَن إِبْرَاهِيمَ (٢) عَن عَبدِ اللهِ بِنِ مَسْعُودٍ هَا قَالَ : قَالَ رَسُول

(1) هو حماد بن أبي سليمان مسلم الأشعرى مولاهم أبو إسماعيل الكوفى الفقيه ، روى عن أنس وزيد بن وهب وسعيد بن المسيب وسعيد بن جبير وإبراهيم النخعى وغيرهم وروى عنه عاصم الأحول وشعبة والثورى وحماد بن سلمة وأبو حنيفة وهشام الدستوائي وغيرهم ، قال ابن معين هو ثقة وقال أبو حاتم صدوق لا يحبتج بحديث وقال العجلي كوفى ثقة وكان أفقه أصحاب النخعى وقال ابن عدي وحماد كثير الرواية خاصة عن إبراهيم ويقع في حديثه أفراد وغرائب وهو متماسك في الحديث لا بأس به توفى سنة ، ١ ١هـ وقيل ١١٩ (قمذيب التهذيب المجلد وقيل ١١٩ (المفيم هماد )

<sup>(2)</sup> هو إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود بن عمرو بن ربيعة بن ذهل النخعى أبو عمران الكوفى الفقيـــه روى عن مسروق وعلقمة وأبى معمر وهمام بن الحارث وشريح القاضى وروى عن عائشة ولم يثبت سماعه منـــها وروى

الله ﷺ إِنَّ حَلْقَ أَحَدِكُمْ يُجمَعُ فِي بَطنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ عَلَقَةً مِشَلُ ذَلِكَ ثُمَّ مُضْغَةً مِثلُ ذَلِكَ ثُمَّ يَبْعَثُ الله إلَيهِ مَلَكاً يَكتُبُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَأَجَلَهُ وَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ وَالَّذِي لَا مُضْغَةً مِثلُ ذَلِكَ ثُمَّ يَبْعَثُ الله إلَيهِ مَلَكاً يَكتُبُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَأَجَلَهُ وَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ وَالَّذِي لَا إِلَهُ غَيرُه إِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَينُه وَبَينَهَا إِلا ذِرَاعٌ فَيَسْبِقَ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيعْملُ بِعَمَل أَهلِ الْجَنَّةِ فَيَمُوتُ فَيَدخُلَهَا وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ بِعَمَل أَهلِ الْجَنَّةِ فَيَعْملُ بِعَمَل أَهلِ النَّارِ فَيمُوتُ فَيَدخُلَهَا "(١)

# بَابٌ فِي الْبَغِي وَالْخُرُوجِ عَلَى الإِمَامِ :

قُلتُ : فَمَا تَقُولُ فِيمَنْ يَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَينْهَى عَن الْمُنْكِرِ فَيَتَّبِعُهُ عَلَى ذَلِكَ نَاسٌ فَيَخْرُجُ عَلَى الْجَمَاعَةِ هَلْ تَرَى ذَلِكَ ؟

قَالَ : لَا

قُلتُ : وَلِمَ وَقَدْ أَمَرَ اللهُ تَعَالَى وَرَسُولُهُ بِالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنكَرِ وَهَذَا فَرِيضَةٌ وَاجَبَةٌ ؟

عنه الأعمش ومنصور وابن عون وغيرهم ، قال ابن معين مراسيل إبراهيم أحب إلى من مراسيل الشعبى ، وقال الأعمش قلت لإبراهيم أسند لى عن ابن مسعود فقال إذا حدثتكم عن رجل عن عبد الله فهو الذى سمعت وإذا قلت قال عبد الله فهو عن غير واحد عن عبد الله ، قال أبو نعيم مات سنة ٩٦هـ (تهذيب التهذيب المجلد الأول رقم ٣٢٥ باب من اسمه إبراهيم)

(1) صحيح: رواه البخارى فى كتاب التوحيد باب قوله تعالى " ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين " برقم (٧٤٥٤) ومسلم فى كتاب القدر باب كيفية خلق الآدمى فى بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته برقم (٢٦٤٣) وأبو داود فى سننه كتاب السنة باب فى القدر رقم (٤٧٠٨) : "إن خلق أحدكم يجمع فى بطن أمه أربعين يوما أو أربعين ليلة ، ثم يكون علقة مثله ، ثم يكون مضغة مثله ، ثم يبعث إليه الملك ، فيؤذن بأربع كلمات ، فيكتب : رزقه ، وأجله ، وعمله ، وشقى أم سعيد ، ثم ينفخ فيه الروح ، فإن أحدكم ليعمل بعمل أهل المختاب ، فيعمل بعمل أهل النار . وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار ، حتى ما يكون بينها وبينه إلا ذراع ، فيسبق عليه الكتاب ، فيعمل عمل عمل أهل الخارى.

قلت : إبراهيم النخعى يرسل عن ابن مسعود كثيراً ووثق مراسيله غير واحد من أهل العلم ولم أجده في مسند أبي حنيفة .

فَقَالَ : هُوَ كَذَلِكَ ؛ لَكِنْ مَا يُفسدُونَ مِن ذَلِكَ أَكثَرَ مِمَّا يُصْلِحُونَ مِنْ سَـفْكِ الـدِّمَاء وَاسْتِحْلَالِ الْمَحَارِمِ وانْتِهَابِ الْأَمْوَالِ وَقَدْ قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَإِن طَآبِفَتَان مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقۡتَتَلُواْ فَأَصۡلِحُواْ بَيۡهُمَا ۗ فَإِنْ بَغَتۡ إِحۡدَنهُمَا عَلَى ٱلْأُخۡرَىٰ فَقَنتِلُواْ ٱلَّتِي تَبۡغي حَتَّىٰ

تَفِيَّءَ إِلَىٰٓ أُمِّرِ ٱللَّهِ ﴾ (الحجرات ٩)

قُلتُ : فَنُقَاتِلُ الفِئَةَ البَاغِيَةَ بالسَّيْفِ ؟

قَالَ : نَعَمْ ؛ تَأْمُرُ وَتَنْهَي فَإِنْ قَبلَ وَإِلا قَاتَلْتَهُ فَتَكُونَ مَعَ الْفَئَةِ الْعَادِلَةِ وَإِنْ كَانَ الْإِمَامُ جَائِراً لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ: "لَا يَضُرُّكُمْ جَوْرِ مَنْ جَارَ وَلَا عَدْلِ مَنْ عَدَلَ لَكُمْ أَجْرُكُمْ وَعَلِيهِ

قُلتُ لَهُ : مَا تَقُولُ فِي الْخَوَارِجِ الْمُحَكِّمَةِ (٢)؟

قَالَ : هُمْ أَخْبَثُ الْخَوَارِج

قُلتُ لَهُ: أَتُكَفِّرُهُمْ ؟

قَالَ : لَا ؛ وَلَكِنْ نُقَاتِلُهُمْ عَلَى مَا قَاتَلَهُمْ الْأَئِمَّةُ مِنْ أَهْلِ الْخَيْرِ وَعَلِيٌ وَعُمَرُ بنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ

(1) لم أجده بهذا اللفظ وهناك أخبار أخرى تؤيد الصبر على الإمام الجائر كما ورد عن ابْن عَبَّاس، رَضِمَ اللَّـــهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قَالَ: «مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا يَكُرَهُهُ فَلْيَصْبُرْ عَلَيْهِ فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ شَبِيرًا فَمَاتَ، إلَّا مَاتَ مِينَةً جَاهِلِيَّةً» صحيح البخارى ٧٠٥٤ وغيرها من الأخبار.

<sup>(</sup>²) هم الذين خرجوا على علِيٍّ في موقعة صفين وسموا محكمة لألهم رفعوا شعار إن الحكم إلا لله

قُلتُ : فَإِنَّ الْخُوارِجَ يُكَبِّرُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَتْلُونَ الْقُرْآنَ أَمَا تَذْكُرُ حَدِيثَ أَبِي أَمَامَةَ وَهُولا) حِينَ دَخَلَ مَسْجِدَ دِمَشْقِ فَإِذَا فِيهِ رُؤُوسُ نَاسٍ مِن الْخَوَارِجِ فَقَالَ لِأَبِي غَالِبِ الْجِمْصِي (٢) حِينَ دَخَلَ مَسْجِدَ دِمَشْقِ فَإِذَا فِيهِ رُؤُوسُ نَاسٍ مِن الْخَوَارِجِ فَقَالَ لِأَبِي غَالِبِ الْجِمْصِي (٢) يَا أَبَا غَالِبِ هَوُلُاء كِلابُ أَهِلِ النَّارِ وَهُمْ شَرُّ قَتْلَى تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاء وَأَبُو أَمَامَةَ فِي ذَلِكَ يَبْكِي فَقَالَ أَبُو غَالِب يَا أَهُلِ النَّارِ وَهُمْ شَرُّ قَتْلَى تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاء وَأَبُو أَمَامَةَ فِي ذَلِكَ يَبْكِي فَقَالَ أَبُو غَالِب يَا أَمَامَةَ عَيْ ذَلِكَ يَبْكِي فَقَالَ أَبُو غَالِب يَا أَمَامَةَ مَا يُبْكِيكَ ؟ إِنِّهُم كَانُوا مُسْلِمِينَ وَأَنْتَ تَقُولُ لَهُم مَا أَسْمَعُ ؟ قَالَ هَوُلاء يَقُولُ اللهُ تَعَلَى اللهُ تَعَلَى اللهُ تَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَتَسَودُ وُجُوهٌ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُهُمْ أَكُوا مُوسَعِمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَيْفُ وَلُولُ لَهُ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ فِي رَحْمَةِ ٱللهُ مَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ إِنِّي لَوْ لَمْ أَسْمَعُهُ هِنْهُ إِلا مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ أَوْ قَلَاثَ اللهُ عَلَيْهِ أَلْ إِنِّي لَوْ لَمْ أَسْمَعُهُ هِنْهُ إِلا مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ أَوْ قَلَاثَ اللهُ عَلَيْهِ أَلْ اللهِ عَلَيْهُ إِلا مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ أَوْ قَلَاثَ إِللْهِ مَوْ أَلْهُ أَلْكُونَ مَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ إِنِّي لَوْ لَمْ أَسْمَعُهُ هِنْهُ إِلا مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ أَوْ قَلَاثَ

وَأَبِي عُبَيْدَةً. رَوَى عَنْهُ: خَالِدُ بنُ مَعْدَانَ، وَالقَاسِمُ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ، وَسَالِمُ بنُ أَبِي الجَعْدِ، وَشُرَحْبِيْلُ بنُ مُسسْلِمٍ، وَسَلَيْمَانُ بنُ حَبِيْبِ الْمَحَارِبِيُّ، وَمُحَمَّدُ بنُ زِيَادٍ الأَلْهَانِيُّ، وَسَلَيْمُ بنُ عَامِرٍ، وَأَبُو غَالِب حَزَوَّرٌ، وَرَجَاءُ بنُ حَيْدوةً، وَسَلَيْمُ بنُ عَامِرٍ، وَأَبُو غَالِب حَزَوَّرٌ، وَرَجَاءُ بنُ حَيْدوةً، وَسَلَيْمُ بنُ عَامِرٍ، وَأَبُو غَالِب حَزَوَّرٌ، وَرَجَاءُ بنُ حَيْدوةً، وَسَلَيْمُ بنُ عَامِرٍ، وَأَبُو غَالِب حَزَوَّرٌ، وَرَجَاءُ بنُ حَيْدوةً، وَآخَرُونْ . ت ٨٨هـ أو ٨٩هـ انظر: (سير أعلام النبلاء ٩٩٥٣/٥)، (تاريخ دمشق ٢٤/١٠٢٠/١)، (الأعلام (تاريخ الإسلام ٢٠/١٠٢٠)، (الطبقات الكبرى ٧٨٨/١٨٨/٧)، (هذيب الكمال ٩٩/٣٤)، (الأعلام للزركلي ٣٠٠١/١)، (الإســـتيعاب في معرفــة الأصــحاب ٢٠٣٧/٧٣٦/٢) ، (التـــاريخ الكــبير للبخـــارى للبخــارى ١٨٣٧/٧٣١)، (معرفة الصحابة لأبي نعيم ٢٠/٠٤)؟

<sup>(2)</sup> هو حَزْوَرٌ أَوْ حَزَوَرٌ وَيُقَالُ نَافِعٌ وَيُقَالُ سَغِيدُ بنُ الحزور أَبُو غَالِبِ البِصْرِي رَوَى عَـنْ: أَبِي أَمَامَـةَ، وَأُمِّ اللَّرْدَاءِ.وَعَنْهُ: الْحُسَيْنُ بْنُ وَاقِدٍ، وَحَجَّاجُ بْنُ دِينَارٍ، وَحَمَّادُ بْنُ سَلَمَةً، وَابْنُ عُيَيْنَةَ، وَعِدَّةٌ. وَقَقَلَ اللَّهُبِيُّ ، وَعَنْدُهُ وَقَالَ ابنُ حِبَّانْ : لا يُحْتَجُّ بِهِ إِلا فِيمَا وَافَقَ الثَّقَاتِ وَصَحَّحَ لَهُ التَّرْمِذِيُّ وَقَالَ الذَّهَبِيُّ فِيه وَضَعَّفَهُ النَّسَائِيُّ، وَغَيْرُهُ وَقَالَ ابنُ حِبَّانْ : لا يُحْتَجُ بِهِ إِلا فِيمَا وَافَقَ الثَّقَاتِ وَصَحَّحَ لَهُ التَّرْمِذِيُّ وَقَالَ الذَّهَبِيُّ فِيه وَضَعَّفَهُ النَّسَائِيُّ، وَغَيْرُهُ وَقَالَ ابنُ حِبَّانْ : لا يُحْتَجُ بِهِ إِلا فِيمَا وَافَقَ الثَّقَاتِ وَصَحَّحَ لَهُ التَّرْمِذِيُّ وَقَالَ الذَّهَبِيُّ فِيهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَقَالَ : مُنْكَرُ الحَدِيثِ ، وقَالَ إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُور ، عَنِي مَعِين: صَائحُ الحَدِيثِ ، وقال أَبُو حَاتِمْ : لَيْسَ بِالقَوِيِّ. (تاريخ دمشق ٢١/٥٩٥٣/٦)، (تـاريخ عَن يجيى بنِ مَعِين: صَائحُ الحَدِيثِ ، وقال أَبُو حَاتِمْ : لَيْسَ بِالقَوِيِّ. (تاريخ دمشق ٢١/٥٩٥٩/٣))، (الكامل في الطِسلام ٣٤/٥٩٧٦/٩) (ميزان الإعتدال ١٩/٤٧٦/١) (هذيب الكمال ٢٩/٥٤٥) (التاريخ الكبير ٢٩/٤٥٤) (طبقات المحدثين ٢/٣٤٨) (تـاريخ أصـبهان الضعفاء ٣/٩٥٦٥) (التاريخ الكبير ٢/٩٤١٩) (طبقات المحدثين ٢/٣٤٨) (تـاريخ أصـبهان ٢/٩٤٩)) (هذيب التهذيب التهذيب ٢/٩٤/١٩))

مَرَّاتٍ إِلَى سَبِعِ مَرَّاتٍ مَا حَدَّثتكُمُوهُ (١) ، فَكَفَّرَ الْخَوَارِجَ كُفْرَ النِّعَمِ ،كُفْرٌ بِمَا أَنْعَـمَ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِمْ

قُلتُ : الْخَوَارِجُ إِذَا خَرَجُوا وَحَارَبُوا وَأَغَارُوا ثُمَّ صَالَحُوا هَلْ يُتَّبَعُونَ بِمَا فَعَلُوا ؟ قَالَ : لَا غَرَامَةَ عَلَيْهِمْ بَعْدَ سُكُونِ الْحَرْبِ وَلَا حَدَّ عَلَيْهِمْ وَالدَّمُ كَذَلِكَ لَا قَصَاصَ فِيهِ قُلتُ وَلِمَ ذَلِكَ ؟

قَالَ : لِلْحَدِيثِ الَّذِي جَاءَ أَنَّهُ لَمَّا وَقَعَتْ الْفِتْنَةُ بَينَ النَّاسِ فِي قَتْلِ عُثْمَانَ ﴿ فَاجْتَمَعَـتْ الْفِتْنَةُ بَينَ النَّاسِ فِي قَتْلِ عُثْمَانَ ﴿ فَاجْتَمَعَـتْ الصَّحَابَةُ ﴿ عَلَى النَّاسِ فِي قَتْلِ عُثْمَانَ ﴾ الصَّحَابَةُ ﴿ عَلَى أَنْ مَنْ أَصَابَ وَمَنْ أَصَابَ فَرْجاً حَرَامًا بِتَأْوِيلٍ فَلَا حَدَّ عَلَيْهِ وَمَنْ أَصَابَ فَرْجاً حَرَامًا بِتَأْوِيلٍ فَلَا حَدَّ عَلَيْهِ وَمَنْ أَصَابَ مَالاً بِتَأْوِيلٍ فَلَا تَبَعَةَ عَلَيْهِ إِلا أَنْ يُوجَدَ اللَّالُ بِعَيْنِهِ فَيُرَدُّ إِلَى صَاحِبِهِ.

قُلتُ : إِنْ قَالَ قَائِلٌ لَا أَعْرِفُ الْكَافِرَ كَافِرًا

قَالَ : هُوَ مِثْلُهُ

قُلتُ : فَإِنْ قَالَ لَا أَدْرِي أَيْنَ مَصِيرُ الْكَافِر ؟

قَالَ : هُوَ جَاحِدٌ لِكِتَابِ الله تَعَالَى وَهُوَ كَافِرٌ

#### مَنْ شَكَّ فِي إِيمَانِهِ:

قُلتُ لَهُ : فَمَا تَقُولُ لَو أَنَّ رَجُلاً قَيلَ لَهُ أَمُؤمِنُ أَنْتَ ؟ قَالَ اللهُ أَعْلَمُ قَالَ اللهُ أَعْلَمُ قَالَ : هُوَ شَاكٌ فِي إِيمَانِهِ (٢)

حسن :رواه الترمذي في سننه في أبواب التفسير باب ومن سورة آل عمران برقم  $7 \cdot 1 \cdot 1 \cdot 1$  وحسنه وقال الألباني حسن صحيح في صحيح الترمذي ورواه ابن عساكر في تاريخ دمشق 7/17

<sup>(</sup>²) هذه من مسائل الإرجاء وهي عدم الإستثناء في الإيمان ، فالمرجئة الفقهاء يقولون أنه لا يجوز للإنسان أن يقول أنا مؤمن إن شاء الله ، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (مجموع الفتاوى ٧/٧ ٥ ) : "وَأَنْكُرَ حَمَّادُ بْنُ أَبِي سُلَيْمَانَ وَمَنْ اتَّبَعَهُ تَفَاضُلَ الْإِيمَانِ وَدُحُولَ الْأَعْمَالِ فِيهِ وَالِاسْتِثْنَاءَ فِيهِ؛ وَهَوُلَاء مِنْ مُرْجِئَةِ الْفُقَهَاء وَأَمَّا إِبْرَاهِيمُ النَّحَعِي - وَمَنْ اتَّبَعَهُ تَفَاضُلَ الْإِيمَانِ وَدُحُولَ الْأَعْمَالِ فِيهِ وَالِاسْتِثْنَاءَ فِيهِ؛ وَهَوُلَاء مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ وَأَمَّا إِبْرَاهِيمُ النَّحَعِي الْمَالُهُ وَمَنْ قَبْلَهُ مِنْ أَصْحَابِ ابْنِ مَسْعُودٍ: كعلقمة وَالْأَسْودِ؛ فَكَانُوا مِنْ أَشِي سُلَيْمَانَ حَسَالَفَ سَلَفَهُ؛ فَكَانُوا مِنْ أَشِي سُلَيْمَانَ حَسَالَفَ سَلَفَهُ؛ وَمَنْ الْبَيْعَانِ؛ لَكِنَّ حَمَّادَ بْنَ أَبِي سُلَيْمَانَ حَسالَفَ سَلَفَهُ؛ وَتَعْرَبُوا مِنْ أَشِي سُلَيْمَانَ حَسالَفَ سَلَفَهُ؛ وَمَنْ بَعْدَهُمْ . ' ، وقال : " وَأَبُو حَنيفَة وَأَصْدِ عَابُهُ لَلْ يُعْدَهُمْ . ' ، وقال : " وَأَبُو حَنيفَة وَأَصْدِ عَابُهُ لَلْ يُعْدَهُمْ . ' مَا أَبِي سُلَيْمَانَ عَلَا الْكُوفَة وَمَنْ بَعْدَهُمْ . ' ، وقال : " وَأَبُو حَنيفَة وَأَصْدِ عَابُهُ لَل يُجَوّزُونَ الِاسْتِشْنَاءَ فِي الْإِيمَانِ بِكَوْنِ الْأَعْمَالِ مِنْهُ وَيَذُمُونَ الْمُوْجِئَة " . (مجموع الفتاوى ١٤٦٤٤)

قُلتُ : فَهَلْ بَينَ الْكُفْرِ وَالْإِيمَانِ مَنْزِلَةٌ إِلا النِّفَاقُ وَهُوَ أَحَدُ الثَّلَاثَةِ إِمَّا مُؤمِنٌ أَو كَافِرٌ أَوْ مُنَافِقٌ ؟

قَالَ : لَا ؛ لَيْسَ بِمُنَافِقِ مَنْ يَشُكُّ فِي إِيمَانِهِ

قُلتُ : لِمَ ؟

قَالَ : لَحَايِيثِ صَاحَبِ مُعَاذِ بنِ جَبَلِ وَابْنِ مَسْعُودٍ ، حَدَّثَنِي حَمَّادٌ عَنْ حَارِثِ بنِ مَالِكِ (١) وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ مُعَاذِ بنِ جَبَلِ الْأَنْصَارِيِّ فَلَمَّا حَضَرَهُ الْمَوْتُ بَكَى قَالَ مَعَاذُ مَا يُبْكِيكَ يَا حَارِثُ ؟ قَالَ مَا يُبكِينِي مَوْتُكَ قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ الْآخِرَةَ خَيرٌ لَكَ مِن الأُولَى لَكِنِي مَوْتُكَ قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ الْآخِرَةَ خَيرٌ لَكَ مِن الأُولَى لَكِنِي مَا الْمُعَلِّمُ بَعْدَكَ وَيَروى مِن الْعِلْمِ بَعْدَكَ ؟ قَالَ مَهْلاً وَعَلَيْكَ بَعِبْدِ الله بنِ مَسْعُودٍ ، فَقَالَ لَـهُ أَوْصِي فَأَوْصَاهُ بِمَا شَاءَ الله ثُمَّ قَالَ احْدَرْ زَلَّةَ الْعَالِمِ قَالَ فَمَاتَ مَعَاذُ وَقَدِيمِ الْحَدِي بِالصَّلَاةِ فَقَالَ الْحَارِثُ قُومُوا إِلَى هَدِهِ اللهِ عَنْ اللهُ بنِ مَسْعُودٍ فَنُودِيَ بِالصَّلَاةِ فَقَالَ الْحَارِثُ قُومُوا إِلَى هَدِهِ اللهَ عَنْ لِكُلِّ مُونِ سَمِعَهُ أَنْ يُجِيبَ ، فَنَظُرُوا إِلَيْهِ وَقَالُوا إِنَّكَ لُؤُمِنٌ ، قَالَ نَعَمْ إِنِّكَ لُومِنَ اللهُ عَنْ اللهُ فَيَلُولُوا إِلَيْهِ وَقَالُوا إِنَّكَ لُومِنٌ ، قَالَ نَعَمْ إِنِّكَ لَوْمِنِ سَمِعَهُ أَنْ يُجِيبَ ، فَنَظُرُوا إِلَيْهِ وَقَالُوا إِنَكَ لُومِنٌ مَثْمَ إِلَى هَدْدِهِ اللهُ مِنْ وَلَو بَعِ ، فَلَمَّ خَرَجَ عَبْدُ الله قِيلَ لَهُ ذَلِكَ فَقَالَ لِلْحَارِثُ مِثْلَ قَوْمُ مَا عَلَى اللهُ إِلَى الْعَمْ الله وَلَى اللهُ مُعَاذًا فَإِنَّهُ أَوصَانِي أَنْ أَوْمِنَ اللهُ إِلَى الْعَرْفِقِ فَي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرٌ فِي السِّرِ وَمُومِنَ فِي السِّرِ وَمُومِنَ فِي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِقٌ فِي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرٌ فِي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِقٌ فِي السِّرِ وَمُومِنَ فِي الْمَلَاتِيَةِ وَكَافِقٌ فِي السِّرِ وَمُومِنَ فِي الْمَلَانِيَةِ فَمِنْ أَي الشَّلَاثِ أَنْتَ ؟ قَالَ أَمَا إِذَا نَاشَدَّتَنِي بِاللّهِ فَإِنِي وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرٌ فِي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرٌ فِي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرٌ فِي السِّرِ وَالْعَلَانِيَةِ وَلَى السِّرَ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرٌ فِي السِّرَ وَالْعَلَانِيَةِ وَكَافِرَ وَالْعَلَاقِي إِلَا لَهُ فَي السِّرَ وَالْعَلَافِقَ فِي السِّرَ وَمُؤْمِنَ فِي السِّرَا فَي السِّرَا اللهُ الْمُعْرَا أَنْه

(1) قلت : حارث بن مالك تصحيف والأصل الحارثُ بْنُ عَمِيرَةَ الزبيدي روى عن معاذ بن جبل وأبو عبيدة بسن الجراح وعبد الله بن مسعود وسلمان الفارسي ، أسلم في عهد النبي ، وصحب معاذ بن جبل ، وقدم معه مسن اليمن بعد النبي . وروى ابن سعد ويعقوب بن شيبة من طريق شهر بن حوشب، عن عبد الرحمن بن غنم عنه أنه حضر وفاة معاذ بن جبل بطاعون عمواس، زاد يعقوب في حديثه: وكان قدم معاذ من اليمن، فذكر حديثا طويلا [انظر الحاشية القادمة فهي المقصودة]

انظر ترجمته في تاريخ دمشق ١١٤٧/٤٥٨/١١ ، تاريخ بغداد ٥/٩٥/٩٧٧٤ ، الإصابة في تمييز الصحابة الطور ترجمته في تاريخ بغداد ١٩٢٨/١٣٥/٢

مُؤمِنٌ فِي السِّرِّ وَالْعَلَانِيَةِ ، قَالَ : فَلِمَ لُتَنِي حَيْثُ قُلتُ إِنِّي مُؤمِنٌ ، قَالَ أَجَلْ هَذِه زَلَّـــتي فَادْفِئُوهَا عَلَيَّ ، فَرَحِمَ اللهُ مُعَاذًا(١)

قُلْتُ لأَبِي حَنيفَةَ رَحمه الله : فَمَنْ قَالَ إِنِّي مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ؟

قَالَ : كَذِبٌ لَا عِلْمَ لَهُ بهِ

#### الْمُؤمِنُ قَدْ يُعَذَّبُ بِذُنُوبَهِ :

قَالَ : وَالْمُؤْمِنُ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ بِالْإِيمَانِ فَيُعَذَّبُ فِي النَّارِ بِالأَحْدَاثِ قُلْتُ : فَإِنْ قَالَ إِنَّهُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ ؟ قُلْتُ : فَإِنْ قَالَ إِنَّهُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ ؟

(1) ضعيف : رواه ابن أبي شيبة في الإيمان رقم ٧٦ وهذا نصه : "وقع الطاعون بالشام فقام معاذ بحمص فخطبهم ، فقال : إن هذا الطاعون رحمة ربكم ، ودعوة نبيكم صلى الله عليه وسلم ، وموت الصالحين قـبلكم ، اللهم اقسم لآل معاذ نصيبهم الأوفى منه ، فلما نزل عن المنبر أتاه آت فقال : إن عبد الرحمن بن معاذ قد أصيب ، فقال : إنا الله وإنا إليه راجعون ، ثم انطلق نحوه فلما رآه عبد الرحمن مقبلا قال : يا أبة ( الحق من ربك فلا تكونن من الممترين ) [ البقرة / ١٤٧ ] قال ( . . . ستجدي إن شاء الله من الصابرين ) قال : فمات آل معاذ إنسان إنسان ، حتى كان معاذ آخرهم ، فأصيب ، فأتاه الحارث بن عميرة الزبيدي يعوده ، قال : وغشى على معاذ غشية ، فأفاق معاذ والحارث يبكي ، فقال معاذ : ما يبكيك ؟ فقال أبكي على العلم الذي يدفن معك ، فقال : إن كنــت طالــب العلم لا محالة فاطلبه من عبد الله ابن مسعود ، ومن عويمر أبي الدرداء ، ومن سلمان الفارسي ، وإياك وزلة العالم ، فقلت وكيف لي أصلحك الله أن أعرفها ؟ قال : للحق نور يعرف به ، قال : فمات معاذ رحمة الله عليه ، وخرج الحارث يريد عبد الله ابن مسعود بالكوفة ، فانتهى إلى بابه ، فإذا على الباب نفر من أصحاب عبد الله ابن مسعود يتحدثون ، فجرى بينهم الحديث ، حتى قالوا : يا شامي أمؤمن أنت ؟ فقال : نعم ، قال : فقالوا من أهل الجنة ؟ قال : إن لي ذنوبا وما أدري ما يصنع الله فيها ، ولو أعلم ألها غفرت لي لأنبأتكم أبي من أهل الجنة . قال : فبينما هم كذلك إذ خرج عليهم عبد الله ، فقالوا ألا تعجب من أخينا هذا الشامي ، يزعم أنه مؤمن ، ولا يزعم أنه من أهل الجنة ! فقال عبد الله : لو قلت إحداهما لأتبعتها الأخرى ، فقال الحارث : إنا لله وإنا إليه راجعون ، صلى الله على معاذ ، قال : ويحك ومن معاذ ؟ قال : معاذ بن جبل ، قال : وما ذاك ؟ قال : قال : إياك وزلة العالم ، فسأحلف بالله ألها منك لزلة يا ابن مسعود ! وما الإيمان إلا أنا نؤمن بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليــوم الآخــر ، والجنة ، والنار ، والبعث ، والميزان ، ولنا ذنوب ما ندري ما يصنع الله فيها ، فلو أنا نعلم أنها غفرت لقلنــــا :إنــــا من أهل الجنة. قال: فقال عبد الله: صدقت والله ، إن كانت منى لزلة ، صدقت والله ، إن كانت منى لزلة" وإسناد هذا الأثر إلى ابن مسعود ضعيف ، فيه شهر بن حوشب وهو صدوق كثير الأوهام والإرسال.

قَالَ : كَذِبٌ لَا عِلْمَ لَهُ بِهِ قَدْ يَئِسَ مِنْ رَحَمَهِ اللهِ تَعَالَى قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحمه الله يَنْبَغِي أَنْ يَقُولَ أَنَا مُؤْمِنٌ حَقًا لِأَنَّهُ لَا يَشُكُ فِي إِيمَانِهِ

قُلتُ : أَيكُونُ إِيمَانُهُ كَإِيمَانِ الْمَلَائِكَةِ ؟

قَالَ : نَعَمْ<sup>(١)</sup>

قُلتُ : وَإِنْ قَصُرَ عَمَلُهَ فَإِنَّهُ مُؤمِنُ حَقًا ؟

قَالَ : فَحَدثني بِحَدِيثِ حَارِثَةَ (٢) أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ لَهُ : "كَيفَ أَصْبَحْتَ؟ قَالَ أَصْ بَحْتُ مُؤمِناً حَقًا قَالَ انْظُرْ مَا تَقُولُ فَإِنَّ لِكُلِّ حَقِّ حَقِيقَةٌ فَمَا حَقِيقَةٌ إِيمانُكَ ؟ فَقَالَ عَزَفَتْ نَفْسِي عَنِ الدُّنْيَا حَقَّى أَظُورُ مَا تَقُولُ فَإِنَّ لِكُلِّ حَقِّ حَقِيقَةٌ فَمَا حَقِيقَةُ إِيمانُكَ ؟ فَقَالَ عَزَفَتْ نَفْسِي عَنِ الدُّنْيَا حَتَّى أَظُمُ أَتُ لَيْلِي فَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى عَرْشِ رَبِّي وَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ النَّارِ حِينَ يَتَعَاوَوْنَ فِيهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ أَهْلِ النَّارِ حِينَ يَتَعَاوَوْنَ فِيهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى مَنْ سَرَّه أَنْ يَنْظُرَ إِلَى رَجُلٍ نَوَّرَ اللهُ قَلْبَهُ فَلْينْظُرَ إِلَى حَارِثَةَ مُّ قَالَ يَا رَسُولَ اللهِ أَنْ مَنْ سَرَّه أَنْ يَنْظُرَ إِلَى رَجُلٍ نَوَّرَ اللهُ قَلْبَهُ فَلْينْظُرَ إِلَى حَارِثَةَ مُّ قَالَ يَا رَسُولَ اللهِ أَدْعُ الله أَدْعُ الله لَي بِالشَّهَادَةِ فَدَعَا لَهُ كِمَا فَاسْتَشْهَدَ . "(٣)

يريد أن يقول أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص فالمسلم العاصى إيمانه كامل كإيمان الملائكة وهذا مخالف لعقيدة أهل السنة والجماعة وعقيدهم أن الإيمان يزيد بالطاعات ونقصانه يكون بالزلات وأهله فيه على تفاضل قال حافظ حكمى في سلم الوصول :

إيماننا يكون بالطاعات ونقصه يكون بالزلات

وأهله فيه على تفاضل هل أنت كالأملاك أو كالرسل

(2) الحارث بن مالك الأنصارى صحابي انظر الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر (2) (2) ، معرفة الصحابة لأبي نعيم (2) (2) ، معجم الصحابة للبغوى (2)

(3) رواه العقيلي في الضعفاء الكبير ٤/٥٥٤ دون زيادة من سره أن ينظر... إلى آخره وقال حديث ليس له إسناد يثبت وأخرجه عبد بن هميد في "المسند" (٤٤٤) و الطبراني في "المعجم الكبير" (٣٣٦٧/٢٦١/٣) و أخرجه كذلك البيهقي في "الشعب" (١٠٥٩١/٣٦٢/٧) وابن عساكر في تاريخ دمشق (١٥٥٩١-١٨٠) من طريق ابن لهيعة عن خالد بن يزيد السكسكي عن سعيد بن أبي هلال عن محمد بن أبي الجهم عن الحارث بسن مالك الأنصاري أنه مر برسول الله وقال له يا حارث كيف أصبحت ؟ فقال : أصبحت مؤمنا حقا قال "أنظر ما تقول فإن لكل حق حقيقة [ فما حقيقة إيمانك ] ؟ قال : ألست قد عزفت الدنيا عن نفسي و أظمأت لهسل و أسهرت ليلي و كأني أنظر إلى عرش ربي بارزا و كأني أنظر إلى أهل الجنة يتزاورون فيها و كأني أنظر إلى أهس النار يتضاغون – يعني يصبحون – قال : " يا حارث عرفت فالزم ثلاث مرات واللفظ لعبد بن هميد والزيادة

#### الْكُفَّارُ يُؤ منُونَ عِنْدَ الْمُعَايَنَةِ:

قُلتُ : فَمَا بَالُ أَقْوَام يَقُولُونَ لَا يَدْخُلُ الْمُؤمِنُ النَّارَ

قَالَ : لَا يَدْخُلُ النَّارَ إلا كُلُّ مُؤمِنٌ

قُلتُ : وَالْكَافِرُ ؟

قَالَ : هُمْ يُؤمنُونَ يَوْمئِذٍ

قُلتُ : و كَيفَ ذَلكَ ؟

قَالَ : لقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ فَلَمَّا رَأُواْ بَأْسَنَا قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ ـ

مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأُوۤاْ بَأْسَنَا ۗ الْآيَة (غافر ٨٥،٨٤)

# الفَرْقُ بَيْنَ أَعْمَالِ الكُفْرِ وَأَعْمَالِ الفِسْقِ :

للطبرانى وابن لهيعة ضعيف وهو محتلط وأخرجه ابن أبي شيبة في كتاب الإيمان "ص٣٧، ٣٨" من طرق أخرى، فقال: حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ، أنا أبو معشر، عن محمد بن صالح الأنصاري، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ -صَلَّى اللهُ عليه وسلم لهي عوف بن مالك فقال: "كيف أصبحت يا عوف" ... فذكره.

قال الشيخ ناصر الألباني في تعليقه على هذا الحديث: ضعيف مرسل، فإن محمد بن صالح الأنصاري هـو التمـار المدني من أتباع التابعين، وهو صدوق يخطئ كما في "التقريب"، وأبو معشر اسمه: نجيح بن عبـد الـرحمن وهـو ضعيف. ١. هـ.

وأخرجه ابن أبي شيبة أيضا في الإيمان "ص٣٨ حديث رقم ١١٥" ثنا ابن نمير، نا مالك بن مغول، عن زبيد قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلم: "كيف أصبحت يا حارث" ... قال الشيخ ناصر في تعليقه على الحديث: معضل؛ فإن زبيدا من الطبقة السادسة التي لم تلق أحدا من الصحابة عند الحافظ في "التقريب"، وقد روي موصولا عن الحارث بن مالك نفسه، رواه عبد بن حميد، والطبراني، وأبو نعيم بسند ضعيف. ا. هـ. وقال ابن حجر في الإصابة ٢٨٩/١ معضل والحديث له طرق أخرى كثيرة

قَالَ أَبُو حنيفَةَ رَحْمه الله مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ حَقِّ أَوْ سَرَقَ أَوْ قَطَعَ الطَّرِيقَ أَوْ فَجَرَ أَوْ فَسَقَ أَوْ فَسَقَ أَوْ شَرَبَ أَوْ سَكَرَ فَهُوَ مُؤمِنٌ فَاسِقٌ وَلَيْسَ بِكَافِرٍ وَإِنَّمَا يُعَذِّبُهُمْ بِالأَحْدَاثِ فِي النَّارِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنْهَا بِالْإِيمَانِ

قَالَ : أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَه اللهُ مَنْ آمَنَ بِجَمِيعِ مَا يُؤمَنُ بِهِ إِلاَ أَنَّه قَالَ لَا أَعْرِفُ مُوسَى وَعِيسَى أَمُرْسَلانِ هُمَا أَمْ غَيْرُ مُرْسَلَيْنِ فَهُو كَافِرٌ ، وَمَنْ قَالَ لَا أَدْرِي الْكَافِرَ أَهُوَ فِي الْجَنَّةِ أَوْ فِي الْعَنَّةِ أَوْ فِي النَّارِ فَهُو كَافِرٌ لَقَوْله تَعَالَى : ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ لَلْهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ لَلْهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ لَلله لَا الله تَعَالَى : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْجُرِيقِ ﴾ (البروج ١٠) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴾ (الشورى ٢٦)

وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحمه الله : بَلَغَنِي عَنْ سَعِيدِ بنِ الْمُسَيِّبِ أَنَّه قَالَ مَنْ لَمْ يُنْدِلِ الْكُفَّدارَ مَنْ لَمْ يُنْدِلِ الْكُفَّدارَ مَنْزَلَهُمْ مِن النَّارِ فَهُوَ مِثْلُهُم

قُلتُ : فَأَخْبرنِي عَمَّنْ يُؤمِنُ وَلَا يُصَلِّي وَلَا يَصُومُ وَلَا يَعْمَلُ شَيْئًا مِن هَذِه الْأَعْمَــالِ هَـــلْ يَعْني إِيمَانُهُ شَيْئًا ؟

قَالَ : هُوَ فِي مَشِيئَةِ اللهِ إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ وَإِنْ شَاءَ رَحَمُهُ

وَقَالَ : مَنْ لَمْ يَجْحَدْ شَيْئًا مِنْ كِتَابِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ

#### أَثُرُ مُعَادٍ :

قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَه الله : حَدِثنِي بَعْضِ أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ مُعَاذَ بنِ جَبَلٍ ﴿ مُلَا قَدِمَ مَدِينَـةَ حِمْصٍ اجْتَمَعُوا إِلَيْهِ وَسَأَلَهُ شَابٌ ؛ فَقَالَ مَا تَقُولُ فِيمَنْ يُصَلِّي وَيَصُومُ وَيَحُـجُ الْبَيْـتَ وَيُحَمِّ اجْتَمَعُوا إِلَيْهِ وَسَأَلَهُ شَابٌ ؛ فَقَالَ مَا تَقُولُ فِيمَنْ يُصَلِّي وَيَصُومُ وَيَحُرِمُ وَيَحُرِمُ اللهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ وَيُعْتِقُ وَيُؤَدِّي زَكَاتَهُ غَيرَ أَنَّهُ يَشُكُ فِي اللهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ هَذَا لَهُ النَّارُ ، قَالَ فَمَا تَقُولُ فِيمَنْ لَا يُصَلِّي وَلَا يَصُومُ وَلَا يَحُجُ الْبَيْتَ وَلَا يُؤَدِّي زَكَاتَهُ غَيرَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ باللَّهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ أَرْجُو لَهُ وَأَخَافُ عَلَيْهِ ، فَقَالَ الْفَتَى يَا أَبَا عَبْدِ السَوَّحْمَن غَيرَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ باللَّهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ أَرْجُو لَهُ وَأَخَافُ عَلَيْهِ ، فَقَالَ الْفَتَى يَا أَبَا عَبْدِ السَوَّحْمَن غَيرَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ باللَّهِ وَرَسُولِهِ ؟ قَالَ أَرْجُو لَهُ وَأَخَافُ عَلَيْهِ ، فَقَالَ الْفَتَى يَا أَبَا عَبْدِ السَوَّحْمَن

كَمَا أَنَّه لَا يَنْفَعُ مَعَ الشَّكِ عَمَلٌ فَكَذَلِكَ لَا يَضُرُّ مَعَ الْإِيمَانِ شَيْءٌ ثُمَّ مَضَى الْفَتى ، فَقَالَ مَعَاذُ لَيْسَ فِي هَذَا الْوَادِي أَحَدٌ أَفْقَهَ مِنْ هَذَا الْفَتى (١)

#### وجوب قتال أهل البغي ولزوم جماعة المسلمين:

قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: فَقَاتِلْ أَهْلَ الْبَغْيِ بِالبَغْيِ لَا بِالْكُفْرِ وَكُنْ مَعَ الْفِئَةِ العَادِلَةِ وَالسُّلْطَانِ الجَائِرِ وَلَا تَكُنْ مَعَ أَهْلِ الْبَغِي فَإِنْ كَانَ فِي أَهْلِ الْجَمَاعَةِ فَاسِدُونَ ظَالِمُونَ فَإِنَّ فِيهِمْ أَيْصَاً صَالِحِينَ يُعِينُونَكَ عَلَيْهِم وَإِنْ كَانَتِ الْجَمَاعَةُ بَاغِيَةً فَاعْتَزِلْهُمْ وَاحْرُجْ إِلَى غَيْسَرِهِمْ قَالَ صَالِحِينَ يُعِينُونَكَ عَلَيْهِم وَإِنْ كَانَتِ الْجَمَاعَةُ بَاغِيَةً فَاعْتَزِلْهُمْ وَاحْرُجْ إِلَى غَيْسَرِهِمْ قَالَ

(1) ضعيف : رواه الحارثي في مسند أبي حنيفة ص ٢٤٩ رقم ٧٧٣ قال: حدثنا على بن الحسن بن سعد ، أخبرنا عمرو بن حميد ، عن المسيب بن شريك ، أخبرنا أبو حنيفة ، عن الحارث بن عبد الرحمن ، عن أبي مسلم الخولاني قال : « لما نزل معاذ حماً أتاه رجل شاب فقال: ما ترى في رجل وصل الرحم وبر وصدق الحديث وأدى الأمانة وعف بطنه وفرجه وعمل ما استطاع من خير غير أنه يشك في الله ورسوله قال : إلها تحبط ما كان معها من الأعمال ، قال: ما ترى في رجل ركب المعاصى وسفك الدماء واستحل الفروج والأموال غير أنه يشهد أن لا إله الله وأن محمداً عبده ورسوله مخلص ؟ قال : أرجو له وأخاف عليه ، قال : يقول الفتى والله لئن كانت التي أحبطت ما معها من عمل ، ما يضر هذه ما عمل معها ثم انصرف فقال معاذ ما أزعم رجل أفقه بالسنة من هذا » أحبطت ما معها من عمل ، ما يضر هذه ما عمل معها ثم انصرف فقال معاذ ما أزعم رجل أفقه بالسنة من هذا » والمسيّب بن شريك أبو سعيد التميمي الشقري الكوفي. روى عن أبي سعد البقال، وهشام بن عسروة، وسسليمان الأعمش، وعبيد الله بن الوليد الوصابي، وموسى بن هشام الزهري. وروى عنه: الليث بن سعد، وإسماعيل بسن عيسى العطار، ونصر بن حريش الصامت، ويجي بن معين، ومسروق بن المرزبان، والفضل بن غانم، وأحمد بسن منيع، وغيرهم.

قال يحيى: ليس بشيء ، وقال أحمد: ترك الناس حديثه ، وَقال البُخاري: سكتوا عنه ، وقال مسلم وجماعة: متروك قال الدارقطني: ضعيف حدث عنه إسحاق بن بملول ، وقال الفلاس: متروك الحديث قد أجمع أهل العلم على ترك حديثه ، وقال السَّاجِي: متروك الحديث يحدث بمناكير ، وقال النَّسَائي في التمييز: رديء الحفظ لا يكتب حديثه. انظر لسان الميزان ٧٠٧٥، وتاريخ بغداد ٧٠٧٥/١٧٥/١ ، تاريخ الإسلام ٣٤٧/٩٧٤/٤ ، ميزان الإعتدال ٤٤٤٨

يريد أن يثبت بهذا الأثر أن كما أنه لا ينفع مع الشك طاعة فإنه لا يضر مع الإيمان معصية وهذا من مسائل الإرجاء أيضاً وحاشا لمعاذ بن جبل أن يقرر مثل هذا الكلام وهذا الكلام فاسد ليس له دليل شرعى وهو مخالف لمذهب أهل السنة والجماعة

تَعَالَى :﴿ أَلَمْ تَكُنَ أَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَا جِرُواْ فِيهَا ﴾(النساء ٩٧) وَقَالَ أَيْضاً :﴿ إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّا يَى اللهِ وَاسِعَةٌ فَإِيَّا يَى فَٱعۡبُدُون ﴾(العنكبوت ٥٦)

# وُجُوبُ الْهِجْرَةِ إِلَى اللهِ :

قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَه الله : حَدَّثَنَا حَمَّادُ عن إِبْرَاهِيمَ عَن ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُّ: "إِذَا ظَهَرَت الْمَعَاصِي فِي أَرْضٍ فَلَمْ تُطِقْ أَنْ تُغَيِّرَهَا فَتَحَوَّلْ عَنْهَا إِلَى غَيرِهَا فَاعْبِدْ 
هَا رَبَّكَ . "(١)

وَقَالَ : حَدَّثِنِي بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ عَنْ رَجُلٍ مِن أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ تَحَوَّلَ مِـن أَرْضٍ يَخَافُ اللهِ عَلَيْ تَحَوَّلَ مِـن أَرْضٍ يَخَافُ اللهِ اللهِ عَلَيْ تَعَالَ اللهُ لَهُ أَجْرَ سَبْعِينَ صِدِّيقاً (٢)

#### إثْبَاتُ الْعُلُوِّ

قَالَ أَبُو حَنيفَةً: مَنْ قَالَ لَا أَعْرِفُ رَبِّي فِي السَّمَاء أَوْ فِي الأَرْضِ فَقَدْ كَفَرَ<sup>(٣)</sup> وَكَذَا مَنْ

<sup>(1)</sup> ضعيف : لم أجده ودليله في القرءآن ظاهر كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْواهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا (٩٧) إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَسِيلًا (٩٨) وَسَاءَتْ مَصِيرًا (٩٧) إلَّا الْمُسْتَصْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَسِيلًا (٩٨) فَأُولَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُواً غَفُورًا (٩٩) وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاغَمَّا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَنْ يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا (١٠٠)﴾ [النساء ٩٧، ١٠٠، ٩]

ضعيف : لم أجده وهو ضعيف لجهالة الرواة جهالة العين وجهالة الصحابى ، وإن كانت جهالة الصحابى لا تضر

<sup>(3)</sup> يعنى من توقف فى المسألة فقد كفر ، بل عليه أن يثبت أن الله فى العلو بذاته وصفاته بائنٌ من خلقه ســـبحانه ، خلافاً لما زعمه الكوثرى تعليقاً على هذه المسألة حيث أشار إلى شرح السمرقندى بقوله :" لأنه بهذا القول يـــوهم أن يكون له تعالى مكان فكان مشركاً ".

قَالَ إِنَّهُ عَلَى الْعَرْشِ وَلَا أَدْرِي الْعَرْشَ أَفِي السَّمَاءِ أَوْ فِي الأَرْضِ ، وَاللهُ تَعَالَى يُدْعَى مِنْ اعْرُشِ وَصْفِ الرُّبُوبِيَّةِ وَالأُلُوهِيَّةِ فِي شَيْء وَعَلِيهِ مَا رُوِىَ فِي الحَدِيثِ أَعْلَى لَا مِنْ أَسْفَلِ لَيْسَ مِنْ وَصْفِ الرُّبُوبِيَّةِ وَالأُلُوهِيَّةِ فِي شَيْء وَعَلِيهِ مَا رُوِىَ فِي الحَدِيثِ أَعْلَى لَا مِنْ أَسْفَلِ لَيْسَ مِنْ وَصْفِ الرُّبُوبِيَّةِ وَالأُلُوهِيَّةِ فِي شَيْء وَعَلِيهِ مَا رُوِىَ فِي الحَدِيثِ أَنْ رَجُلاً أَتَى إِلَى النَّبِي عَلَيْ بِأَمَةٍ سَوْدَاء فَقَالَ وَجَبَ عَلَيَّ عِتْقَ رَقَبَةٍ أَفْتُجْزِيء هَذِه ؟ فَقَالَ لَكُ رَجُلاً أَتَى إِلَى النَّبِي عَلَيْ بَأَمَةٍ سَوْدَاء فَقَالَ وَجَبَ عَلَيَّ عِتْقَ رَقَبَةٍ أَفْتُجْزِيء هَذِه ؟ فَقَالَ لَكُ اللّهُ (١) فَأَشَارَت إِلَى السَّمَاء فَقَالَ اللهُ (١) فَأَشَارَت إِلَى السَّمَاء فَقَالَ اللهُ (١) فَقَالَ مَنْ اللهُ (١) فَأَشَارَت إِلَى السَّمَاء فَقَالَ الْعَبْقُهَا فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةٌ اللهُ (١)

#### إثبات عَذَاب الْقَبْر:

(1) قال الكوثرى معلقاً : هذا سؤال استكشاف فلا يفيد إثبات المكان له تعالى كما فى شرح المواقف واســـتعمال أين للسؤال عن المكانة معروفة كقول عمرو بن العاص : فأين الثريا وأين الثرى أين معاوية من على.

قلت : هذا تحايل واضح على النصوص الصريحة وذلك من وجوه :

-أن الفرق واضح جداً بين كلمة " أين" في النصين فهي في الحديث للإختبار بدليل قول النبي ﷺ اعتقها فإنها مؤمنة فكان السؤال إختباراً لإيمانها أما في شاهده فهي للتعجب والتشبيه

- أن هذا البيت ضمن قصيدة منسوبة لعمرو بن العاص تسمى القصيدة الجلجلية وردت فى قصة طويلة حدثت بين معاوية وعمرو بن العاص ليس هذا موضع ذكرها ولم أقف لها على إسناد روى بعضها ابن أبى الحديد فى شرحه على لهج البلاغة وهو شيعى فهى لا تصح لا من جهة السند ولا من جهة المتن لألها تظهر نفاقا عمرو بن العاص
  - أنه خالف النصوص الصريحة من الكتاب والسنة وخالف قول أئمة الهدى
- (2) صحيح: لم أجده بهذا اللفظ وأصله في صحيح مسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته رقم ٥٣٧ ونصه:" بينا أنا أصلي مع رسول الله ﷺ. إذ عطس رجل من القوم . فقلت : واثكل أمياه ! ما شأنكم ؟ تنظرون إلي . فجعلوا يضربون فقلت : يرحمك الله ! فرماني القوم بأبصارهم . فقلت : واثكل أمياه ! ما شأنكم ؟ تنظرون إلي . فجعلوا يضربون بأيديهم على أفخاذهم . فلما رأيتهم يصمتونني . لكني سكت . فلما صلى رسول الله ﷺ. فبأبي هو وأمي ! ما رأيت معلما قبله ولا بعده أحسن تعليما منه . فوالله ! ما كهرني ولا ضربني ولا شتمني . قال " إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس . إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن " . أو كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . قلت : يا رسول الله ! إني حديث عهد بجاهلية . وقد جاء الله بالإسلام . وإن منا رجالا ياتون الكهان . قال " فلا تأهم " قال : ومنا رجال يتطيرون . قال " ذاك شيء بجدونه في صدورهم . فسلا يصدلهم (قال ابن المصباح : فلا يصدنكم ) قال قلت : ومنا رجال يخطون . قال " كان نبي من الأنبياء بخط . فمن وافق خطه فذاك " قال : وكانت لي جارية ترعى غنما لي قبل أحد والجوانية . فاطلعت ذات يوم فإذا الذيب قد ذهب بشاة من غنمها . وأنا رجل من بني آدم . آسف كما= =يأسفون . لكني صككتها صكة . فأتيته بها . فقال لها " ملى الله ؟ " قالت : في السماء . قال " من أنا ؟ " قالت : أنت رسول الله ! قال " انتني بها " فأتيته بها . فقال لها " أين الله ؟ " قالت : في السماء . قال " من أنا ؟ " قالت : أنت رسول الله . قال " اعتها . فإما مؤمة " .

قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ : "مَنْ قَالَ لَا أَعْرِفُ عَذَابَ الْقَبْرِ فَهُوَ مِن الْجَهْمِيةِ الْهَالِكَةِ لِأَنَّهُ أَنْكُرَ قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ مَنْ قَالَ أَبُو حَنِيفَةً لِلَّذِينَ الْقَبْرِ وَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ لَلَّذِينَ الْقَبْرِ فَإِنْ قَالَ أُوْمِنُ بِالْآيَةِ وَلَا أُوْمِن لِللَّهِ وَلَا أُوْمِن لِللَّهِ وَلَا أُوْمِن لِللَّهُ وَلَا أَوْمِن لِللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِن الْقُرْآنِ مَا هُو تَنْزِيلُهُ تَأْوِيلُه فَإِنْ جَحَدَ لِهَا فَقَد دُ كَافِر لَا أَنْ مِن الْقُرْآنِ مَا هُو تَنْزِيلُهُ تَأْوِيلُه فَإِنْ جَحَدَ لِهَا فَقَد دُ كَافِر لَا أَنْ مِن الْقُرْآنِ مَا هُو تَنْزِيلُهُ تَأْوِيلُه فَإِنْ جَحَدَ لِهَا فَقَد دُ

## تَحْرِيمُ التَّأَلِي عَلَى اللهِ :

قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَهُ الله : حَدَّثنِي عَن الْمِنْهَالِ بنِ عَمْرُو (١) عَن ابْنِ عَبَّاسٍ هُفَّالً : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلاِي: "شِرَارُ أُمَّتَى يَقُولُونَ أَنا فِي الْجَنَّةِ دُونَ النَّارِ "(٢)

(1) هو المنهال بن عمرو الأسدى مولاهم الكوفى روى عن أنس إن كان محفوظا وأرسل عن يعلى بن مرة وزر بن حبيش وعبد الله بن الحارث المصري وزاذان الكندي وسويد بن غفلة ومحمد بن الحنفية وأبي عبيدة بن عبد الله أبن مسعود وسعيد بن جبير وعلي بن ربيعة ومجاهد بن جبر وعبد الرحمن بن أبي ليلى وعباد بن عبد الله الأسدي

وعائشة بنت طلحة وغيرهم

وعنه محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى والأعمش وربيعة بنت عتبة الكناني والحجاج بن أرطاة ومنصور بن المعتمر وليث بن أبي سليم وعلي بن الحكم البناني وعبد ربه بن سعيد وشعبة بن الحجاج وميسرة بن حبيب وأبو خالد الدالاين وعمر بن عبد الله بن يعلى بن مرة وعمرو بن أبي قيس الرازي وحصين بن عبد الرحمن وآخرون قال عبد الله بن أحمد سمعت أبي يقول ترك شعبة المنهال بن عمر وعلى عمد قال بن أبي حاتم لأنه سمع من داره صوت قراءة بالتطريب وقال عبد الله بن أحمد سمعت أبي يقول أبو بشر أحب إلى من المنهال وقال نعم شديدا أبو بسشر أوثق إلا أن المنهال أسن وقال ابن معين والنسائي ثقة (قمذيب التهذيب 100/1)

ولا يحفظ له سماع من الصحابة، وإنما روايته عن التابعين الكبار.

وقال أحمد العجلي: كوفي ثقة.وقال الحاكم: غمزه يجيى بن سعيد.وقال الجوزجاني في الضعفاء: سيئ المذهب.

وكذا تكلم فيه ابن حزم، ولم يحتج بحديثه الطويل في فتان القبر ( ميزان الإعتدال ٨٨٠٦)

قلت : ولم يرو المنهال بن عمرو عن ابن عباس مباشرة لأنه ليس له سماع من الصحابة كما ذكر ذلك الذهبي آنفا وقال الذهبي في الميزان : وتفرد الأعمش عن المنهال بن عمرو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال أنزل القرءان إلى السماء الدنيا ليلة القدر جملة واحدة فدفع إلى جبريل مكان يترله.

(²) ضعيف : للانقطاع بين المنهال بن عمرو وابن عباس ولم أجد له شواهد

وَحُدِّثْتُ عَن أَبِي ظِبْيَانَ (١) قَالَ :قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "وَيْلٌ لِلْمُتَأَلِّينَ مِنْ أُمَّتِي قِيلَ يَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: "وَيْلٌ لِلْمُتَأَلِّينَ مِنْ أُمَّتِي قِيلَ يَا رَسُولِ اللهِ وَمَا الْمُتَأَلُّونَ قَالَ الَّذِينَ يَقُولُونَ فُلَانٌ فِي الْجَنَّةِ وَفُلَانٌ فِي النَّارِ "(٢)

وَحُدِّثْتُ عَن نَافِعٍ<sup>(٣)</sup> عَن ابْنِ عُمَرَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "لَا تَقُولُوا أُمَّتِي فِي الْجَنَّةِ وَلَــا فِي النَّارِ دَعُوهُم حَتَّى يَكُونَ اللهُ يَحكُمُ بَينَهُم يَوْمَ الْقِيَامَةِ" (٤)

قَالَ : وَحَدَّثَنِي أَبَانُ<sup>(٥)</sup> عَنِ الْحَسَنِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: " يَقُولُ اللهُ ﷺ كَا تُترِلُوا عِبَادِي جَنَّةً وَلَا نَاراً حَتَّى أَكُونَ أَنَا الَّذِي أَحْكُمُ فِيهِم يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأُنزِلُهُم مَنَازِلَهُمْ

<sup>(1)</sup> هو عبد الله بن الحارث بن كثير أبو ظبيان الأعرج الغامدى ، قال ابن الكلبى : كان اسمه عبد شمــس فغــيره النبى صلى الله عليه وسلم حين وفد عليه وكتب له كتابا وهو صاحب راية قومه يوم القادسية ( الإصابة فى تميينز الصحابة لابن حجر ٤ ٤٦٢٥/٤) (أسد الغابة رقم ٢٠٤٠)

<sup>(2)</sup> ضعيف: ضعفه الألباني في ضعيف الجامع رقم ٣١٤٣ وانظر السلسلة الضعيفة برقم ٤٧٥٨.

وإن كانت الأخبار الصحيحة تؤيد ذلك كما ورد عن جندب أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ ، حَدَّثَ " أَنَّ رَجُلًا قَالَ: وَالله لَـــا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفُلَانٍ، فَإِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لِفُلَانٍ، وَأَحْبَطْـــتُ عَمَلَكَ " رواه مسلم في صحيحه ٢٦٢١

<sup>(3)</sup> الإمام المفتي الثبت، عالم المدينة، أبو عبد الله القرشي، ثم العدوي العمري، مولى ابن عمر وراويته، روى عن ابن عمر، وعائشة، وأبي هريرة، ورافع بن خديج، وأبي سعيد الخدري، وأم سلمة، وأبي لبابة بن عبد المنذر، وصفية بنت أبي عبيد زوجة مولاه، وسالم وعبد الله وعبيد الله وزيد أولاد مولاه، وطائفة .وروى عنه الزهري، وأبوب السختياني، وعبيد الله بن عمر، وأخوه عبد الله وزيد بن واقد، وحميد الطويل، وأسامة بن زيد، وابن جريج وغيرهم الكثيرقال ابن سعد: كان ثقة، كثير الحديث. وقال العجلي والنسائي: مدني ثقة .وقال ابن خراش: ثقة نبيل. قيل مات سنة ١١٧هـ أو ١١٩هـ أو ١١٩هـ أو ١١٠هـ (قذيب التهذيب ١٠ ٧٤٢ باب من اسمه نافع)

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) ضعيف: حديث منقطع .

<sup>(</sup> $^{5}$ ) هو أبان بن صالح بن عمير بن عبيد القرشي مولاهم. روى عن أنس ومجاهد وعطاء والحسن بن محمد بن علي والحسن البصري وغيرهم. وعنه محمد بن إسحاق وابن جريج وعبد الله بن عامر الأسلمي وأسامة بن زيد الليشي وغيرهم. قال بن معين والعجلي ويعقوب بن شيبة وأبو زرعة وأبو حاتم: "ثقة"، وقال النسائي: "ليس به بأس (هذيب التهذيب  $^{17A/1}$ )

<sup>(6)</sup> ضعيف : لم أجده بمذا اللفظ ورواه الطبراني في المعجم الكبير ٥/٧٦/١٩٧٥ من طريق زيد بن أرقم ورواه الهيثمي في مجمع الزوائد ١٧٤٨١/١٩٣/١ بلفظ : "لا تترلوا عبادي العارفين الموحدين المذنبين الجنة ولا النسار

قُلتُ : فَأَخْبرني عَن الْقَاتِل وَالصَّلَاةُ خَلْفَهُ

فَقَالَ : الصَّلَاةُ خَلْفَ كُلِّ بَرٍّ وَفَاجِر جَائِزَةٌ فَلَكَ أَجْرُكَ وَعَلِيهِ وزْرُهُ

قُلتُ : أَخْبِرنِي عَن هَوُلَاءِ الَّذِينَ يَخْرُجُونَ عَلَى النَّاسِ بِسُيُوفِهِم فَيُقَاتِلُونَ وَيَنَالُونَ مِــنْهُم قَالَ : هُمْ أَصْنَافُ شَتَّى وَكُلُّهُمْ فِي النَّار

قَالَ : رَوَى أَبُو هُرَيْرَةَ هِ أَنَّه قَالَ :قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : "افْتَرَقَتْ بَنُـو إِسْـرَائِيلَ اثْنَتَـيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلاَ السَّوَادُ الْأَعْظَمُ "(١) وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلاَ السَّوَادُ الْأَعْظَمُ "(١) قَالَ : وَحَدَّثني حَمَّادُ عَن إِبْرَاهِيمَ عن ابنِ مَسْعُودٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : "وَمَن أَحْدَثَ حَدَثًا فِي الْإِسْلَامِ فَقَدْ هَلَكَ وَمَنْ ابْتَدَعَ بِدَعَةً فَقَدْ ضَلَّ وَمَنْ ضَلَّ فَفِي النَّارِ "(٢)

### وجوب لُزُوم الْقُرْآن :

حَدِثنَا مَيْمُون (٣) عَن ابْنِ عَبَّاسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا - أَنَّ رَجُلاً أَتَى النَّبِيَ ﷺ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ عَلَّمْنِي ، قَالَ : "فَاذْهَبْ فَتَعَلَّم الْقُرْآنَ ثَلَاثًا ثُمَّ قَالَ لَهُ فِي الرَّابِعَةِ اقْبَلْ الْحَقَّ مِمَّنْ

(1) رواه الهيثمي في مجمع الزوائد بألفاظ متقاربة (١٦١/١ وفيه كثير بن مروان وهو ضعيف جـــداً) ( ٢٢٠/٥ ورجاله ثقات) ورجاله ثقات)

ورواه ابن أبي عاصم فى السنة ٣٤/١ وضعفه الألبانى فى الظلال ، ورواه الآجرى فى الشريعة ٣١٢/١ ، وابن بطه العكبرى فى الإبانة الكبرى ٣٧٣/١

وانظر السلسلة الصحيحة للإمام الألباني ١٤٩٢ بلفظ: "افترقت اليهود على إحدى و سبعين فرقة ، فواحدة في الجنة و سبعين في النسار ، و الجنة و سبعين في النسار ، و الجنة و سبعين في النسار ، و الذي نفسي بيده لتفترقن أمتي على ثلاث و سبعين فرقة ، فواحدة في الجنة و ثنتين و سبعين في النار ، قيل يا رسول الله من هم ؟ قال: هم الجماعة."

- (²) ضعيف: ولم أجده ومعناه فى (البخارى كتاب الصلح باب إذا اصطلحوا على صلح جور ٢٩٦٧) و (مــسلم كتاب الحدود باب نقض الأحكام الباطلة ١٧١٨) عن عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ قال: "من أحــدث فى أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" واللفظ للبخارى.
- هو میمون بن مهران الجزری أبو أيوب الرقى الفقيه روى عن أبى هريرة وعائشة وابن عباس وابن عمر وابسن الزبير وغيرهم قال عبد الله بن أحمد سمعت أبى يقول ميمون بن مهران ثقة أوثق من عكرمة وذكره ابن حبان فى

جَاءَك بهِ حَبيباً كَانَ أَوْ بَغِيضاً وَتَعَلَّم الْقُرْآنَ وَمِلْ مَعَهُ حَيْثُ مَالَ"(١)

قَالَ : وَحَدَّثَنَا حَمَّادُ عَن إِبْرَاهِيمَ عَن ابْن مَسْعُودٍ ﴿ اللهُ كَانَ يَقُولُ : إِنَّ شَرَّ الْسَأَمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ مُحْدَثَاتُها وَكُلَّ مُحْدَثَاتُها وَكُلَّ مُحَدَثَاتُها وَكُلَّ مُحَدَثَاتُها وَكُلَّ مُحَدَثَاتُها وَكُلَّ مُحَدَثَاتُها فَي النَّارِ (٢) ، وقَالَ اللهُ تَعَالَى لمُوسَى على سيدنا وَنبينا فَوَ فَالَ اللهُ تَعَالَى لمُوسَى على سيدنا وَنبينا وَنبينا وَعَلِيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - : ﴿ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّمُ ٱلسَّامِرِيُ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ ال

#### بَابُ في الْمَشِيئَةِ:

قُلتُ : هَلْ أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِشَيْءٍ وَلَمْ يَشَأْ خَلْقَهُ وَشَاءَ شَيْئًا وَلَمْ يَأْمُرْ بِهِ وَخَلَقَهُ ؟

قَالَ : نَعَمْ

قُلتُ : فَمَا ذَلكَ ؟

قَالَ : أَمَرَ الْكَافِرَ بِالْإِسْلَامِ وَلَمْ يَشَأْ خَلْقَهُ وَشَاءَ الْكُفْرَ للْكَافِرِ وَلَمْ يَأْمُرْ بِهِ وَخَلَقَهُ

قُلتُ : هَلْ رَضِيَ اللهُ شَيْئًا وَلَمْ يَأْمُرْ بهِ ؟

الثقات ووثقه النسائي وأبو زرعة ، مات سنة ١٦٦هـ ( تهذيب التهذيب المجلد العاشر ٧٠٣ باب مـن اسمــه ميمون)

 $^{(1)}$  موضوع: انظر سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني  $^{(1)}$ 

(2) صحيح : رواه ابن أبي عاصم في السنة ، باب ذكر ما زجر النبي صلى الله عليه وسلم رقم (٢٢) فقال : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مِسْكِين ، ثنا سَعِيدُ بْنُ الْحَكَمِ بْنِ أَبِي مَرْيَمَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَر ، عَنْ مُوسَى بْنِ عُقْبَةَ ، عَنْ أَبِي اللَّهِ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " أَبِي إِسْحَاقَ ، عَنْ أَبِي اللَّهُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " وَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ ، وَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ ، وَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ ، وَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ صَلالَةٌ " . حديث صحيح رجال إسناده كلهم ثقات رجال مسلم غير ان أبا إسحاق وهو عمرو بن عبد الله السبيعي مدلس وكان اختلط.

والحديث أخرجه ابن ماجه ٤٦ من طريق اخر عن محمد بن جعفر بن أبي كثير أتم منه ، وانظر ضعيف الجامع رقم (٢٠٦٣)

وروى مسلم فى صحيحه ٨٦٧ والنسائى ١٥٧٨ من حديث جابر بن عبدالله رضى الله عنه قال رسول الله ﷺ: « إن أصدق الحديث كتاب الله وأحسن الهدى هدى محمد ﷺ وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة وكل بدعـــة ضلالة وكل ضلالة فى النار » واللفظ للنسائى.

قَالَ : نَعَمْ كَالعِبَادَاتِ النَّافِلَةِ

قُلتُ : هَلْ أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِشَيْءٍ وَلَّمْ يَرْضَ بِهِ ؟

قَالَ : لِأَنَّ كُلَّ شَيْء أَمَرَ بِهِ فَقَدْ رَضِيَهُ

قُلتُ : يُعَذِّبُ اللهُ الْعبادَ عَلَى مَا يَرْضَى أَوْ عَلَى مَا لَا يَرْضَى ؟

قَالَ : يُعَذِّبُهُمْ اللهُ عَلَى مَا لَا يَرْضَى لِأَنَّهُ يُعَذِّبُهُمْ عَلَى الْكُفْر وَالمَعَاصِي وَلَا يَرْضَى بِمَا

قُلتُ : فَيُعَذِّبُهُمْ عَلَى مَا يَشَاءُ أَوْ عَلَى مَا لَا يَشَاءُ ؟

قَالَ : بَلْ يُعَذِّبُهُمْ عَلَى مَا يَشَاءُ لَهُم لِأَنَّهُ يُعَذِّبُهُمْ عَلَى الْكُفْرِ وَالْمَعَاصِي وَشَاءَ للْكَافِرِ الْكُفْرَ وَلِلعَاصِي الْمَعْصِيَةَ

قُلتُ : هَلْ أَمَرَهُمْ بِالْإِسْلَامِ ثُمَّ شَاءَ لَهُمْ الْكُفْرَ

قَالَ : نَعَمْ

قُلتُ : سَبَقَتْ مَشِيئتُه أَمْرَهُ أَوْ سَبَقَ أَمْرُهُ مَشِيئتَه ؟

قَالَ: سَبَقَتْ مَشِيئتُه أَمْرَهُ

قُلتُ : فَمَشِيئَةُ الله لَهُ رضَى أَمْ لَا ؟

قَالَ : هُوَ للهِ رِضَى مِمَّن عَمِلَ بِمَشِيئَتَهُ وَبِرِضَاهُ وَطَاعَتَهُ فِيمَا أَمَرَ بِهِ وَمَنْ عَمِلَ خَلافَ مَا أَمَرَ بِهِ فَقَدْ عَمِلَ بِمَشِيئَتَهُ وَلَم يَعْمَلْ بِرِضَاهُ وَلَكِنَّهُ عَمِلَ مَعْصِيَتَهُ وَمَعْصِيَتَهُ غَيرُ رِضَاهُ

قُلتُ : يُعَدِّبُ اللهُ الْعِبَادَ عَلَى مَا يَرضَى ؟

قَالَ : يُعَدِّبُهُمْ عَلَى مَا لَا يَرْضَى مِن الْكُفْرِ وَلَكِنْ يَرْضَى أَنْ يُعَدِّبَهُمْ وَيَنْتَقِمَ مِنْهُمْ بِتَرْكِهِمْ الطَّاعَةَ وَأَخْذِهِمْ بالمعْصِيَةِ

قُلتُ : شَاءَ الله للمُؤْمِنينَ الْكُفْرَ ؟

قَالَ: لَا وَلَكِنْ شَاءَ لِلْمُؤْمِنِينَ الْإِيمَانَ كَمَا شَاءَ لِلْكَافِرِينَ الْكُفْرَ وَكَمَا شَاءَ لأَصْحَابِ الزِّنَى وَكَمَا شَاءَ لأَصْحَابِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ وَكَمَا شَاءَ لأَكُفَّارِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَهُمْ أَنْ يَكُونُوا كَفَّارًا صُلَّالاً للْأَصْحَابِ اللهُ الْكُفَّارَ عَلَى مَا يَرْضَى أَنْ يَخْلِقَ أَمْ عَلَى مَا لَا يَرْضَى أَنْ يَخْلِقَ ؟ فَلَتُ : يُعَذِّبُ اللهُ الْكُفَّارَ عَلَى مَا يَرْضَى أَنْ يَخْلِقَ أَمْ عَلَى مَا لَا يَرْضَى أَنْ يَخْلِقَ ؟

قَالَ : بَلْ يُعَذِّبُهُمْ عَلَى مَا يَرضَى أَنْ يَخلِقَ

قُلْتُ : لِمَ ؟

قَالَ : لِأَنَّهُ يُعَذِّبُهُمْ عَلَى الْكُفْرِ وَرَضِيَ أَنْ يَخْلُقَ الْكُفْرَ وَلَمْ يَرْضَ الْكُفْرَ بعَيْنهِ

قُلتُ : قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلۡكُفۡرَ ۗ ﴾ (الزمر ٧) فَكَيفَ يَرضَى أَنْ يَخلُــقَ

الْكُفْرَ ؟ قَالَ : يَشَاءُ لَهُمْ وَلَا يَرْضَى بِهِ

قُلْتُ : لِمَ ؟

قَالَ : لِأَنَّهُ خَلَقَ إِبْلِيسَ فَرَضِيَ أَنْ يَخْلُقَ إِبْلِيسَ وَلَمْ يَرْضَ نَفْسَ إِبْلِيسَ وَكَـــذَلِكَ الْخَمْـــرُ والخَنَازيرُ فَرَضِيَ أَنْ يَخْلُقَهُنَّ وَلَمْ يَرْضَ أَنْفُسَهُنَّ

قُلتُ : لِمَاذَا ؟

قَالَ : لِأَنَّهُ لَوْ رَضِيَ الْخَمْرَ بِعَينهَا لَكَانَ مَنْ شَرَهَا فَقَدْ شَرِبَ مَا رَضِيَ الله وَلَكِنَّهُ لَا يَرْضَى الله وَلَكِنَّهُ رَضِيَ مُحَمَّدًا ﷺ قُلْتُ : أَرَأَيْتَ الْيَهُودَ حَيْثُ الْخَمْرَ وَلَا الْكُفْرَ وَلَا إِبْلِيسَ وَلَا أَفْعَالَهُ وَلَكِنَّهُ رَضِيَ مُحَمَّدًا ﷺ قُلْتُ : أَرَأَيْتَ الْيَهُودَ حَيْثُ قَالُوا : ﴿ يَدُ ٱللهِ مَغْلُولَةً ۚ غُلَّتَ أَيْدِيهِم ﴾ (الماندة ٢٤) رَضِيَ الله لَهُمْ أَنْ يَقُولُوا ذَلِكَ ؟ قَالُوا : لَا لَا لَهُ لَهُمْ أَنْ يَقُولُوا ذَلِكَ ؟ قَالَ : لَا

### بَابٌ آخَرُ فِي الْمَشِيئَةِ :

إِذْ قِيلَ لَهُ أَرَأَيْتَ لَو شَاءَ اللهُ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ كُلَّهُمْ مُطِيعِينَ مَثَلَ الْمَلَاثِكَةِ هَلْ كَانَ قَادِرًا ؟ فَإِنْ قَالَ لَا فَقَدْ وَصَفَ اللهُ تَعَالَى بِغَيْرِ مَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ لَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ وَهُو آلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ (الأنعام ١٨) وقَولِهِ تَعَالَى: ﴿ هُو آلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ (الأنعام ٥٦) فَإِنْ قَالَ هُو قَادِرٌ فَقُلْ أَرَأَيْتَ لَو شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ إِبْلِيسُ مِثْلُ فَوْقَ كُمْ ﴾ (الأنعام ٥٦) فَإِنْ قَالَ هُو قَادِرٌ فَقُلْ أَرَأَيْتَ لَو شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ إِبْلِيسِ مِثْلُ مَرْبِيلَ فِي الطَّاعَةِ أَمَا كَانَ قَادِرًا ؟ فَإِنْ قَالَ لَا فَقَدْ تَرَكَ قَوْلَهُ وَوَصَفَ اللهُ تَعَالَى بِغَيْرِ صِفَتِهِ فَإِنْ قَالَ لَوْ أَلَهُ زَنِى أَوْ شَرِبَ أَوْ قَذَفَ أَلَيْسَ هُو بِمَشِيئَةِ الله قِيلَ نَعَمْ فَإِن قَالَ لَا يُعْرَكُ مَا أَمْرَ اللهُ بِهِ لِأَنَّهُ لَوْ قَطَعَ غُلَامَهُ كَانَ بِمَشِيئَةِ الله وَقَدْ عَمِلَ بِمَشِيئَةِ الله وَقَدْ عَمِلَ بِمَشِيئَةِ الله وَقَدْ عَمِلَ بِمَشِيئَةِ الله وَقَدْ عَمِلَ بِمَشِيئَةِ الله وَقَولُهُ فَلِمَ تَجِرِ عَلَيْهِ وَلَو اعْتَقَدَ حُدُودَهُ عَلَيْهِ وَكِلَاهُمَا وُجِدَا بِمَشِيئَةِ الله وَقَدْ عَمِلَ بِمَشِيئَةِ الله وَقَولُهُ فَلِمَ تَجْرِ عَلَيْهِ وَقُولُهُ فَلِمَ تَجْرِ

عَلَيْهِ الْحُدُودُ سُؤَالٌ فَاسِدٌ عَلَى أَصْلِهِمْ لأَنَّهُمْ لَا يُثْبِتُونَ مَشِيئَةَ اللهِ تَعَالَى فِي كَـــثِيرٍ مِـــنْ الْمَعَاصِي فَلَا تَلْزَمُهُ الْحُدُودُ إِلا عَلَى فِعْلِهِ جَمِيعًا مِثْلَ شُرْبِ الْخَمْرِ وَقَدْ فَعَلَهَا بِمَشِيئَةِ اللهِ تَعَالَى

## بَابُ الرَّدِ عَلَى مَنْ يُكَفِّرُ بِالذَّنْبِ:

قُلتُ : أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلاً قَالَ مَنْ أَذْنَبَ ذَنباً فَهُو كَافِرٌ مَا النَّقْضُ عَلَيْهِ ؟ فَقَالَ : يُقَالُ لَهُ قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَنضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَقَالَ : يُقَالُ لَهُ قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَنضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمِينَ ۚ إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِينَ ۚ إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَلَا مُنَافِقٍ وَإِخُوةَ يُوسُفَ قَالُوا : ﴿ قَالُوا يَأْبَانَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مُؤْمِنٌ وَلَيْسَ بِكَافِرٍ وَلَا مُنَافِقٍ وَإِخْوَةُ يُوسُفَ قَالُوا : ﴿ قَالُوا يَأْبَانَا اللهُ اللهُ اللهَ عَلْمَ بَنَا ذَنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَطِئِينَ ﴿ ﴾ (يوسف٩٥) وكَانُوا مُذْنِينَ لَا كَافِرينَ وَقَالَ اللهُ اللهُ مُنْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَطِئِينَ ﴾ (يوسف٩٥) وكَانُوا مُذْنِينَ لَا كَافِرينَ وَقَالَ اللهُ تَعَالَى لُمُحَمَّدٍ عَلَيْ إِلَى لَكَا فَرَاللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (الفتح٢) ولَمْ يَقُلْ مِنْ كُفُولُ ، ومُوسَى حِينَ قَتَلَ الرَّجُلَ كَانَ فِي قَتْلِهِ مُذْنِباً لَا كَافِرًا

# الِاسْتِشَاءُ فِي الْإِيمَانِ

قَالَ : وَإِذَا قَالَ أَنَا مُؤْمِنٌ إِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَى يُقَالُ لَهُ قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ ٱللّهَ وَمَلَتِ كَنَهُ وَمَلَيْ كَالُونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ الأحسزاب مُ مَنْ مَنْ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّا ٱللهُ تَعَالَى : ٥٦ ) فَإِنْ كُنْتَ مُؤْمِنٍ فَلَا تُصَلِّ عَلَيْهِ وَقَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ يَتَأَيُّا اللهُ تَعَالَى فَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ يَتَأَيُّا اللهَ يَعْ مِ اللهِ وَقَالَ اللهُ وَذَرُواْ يَتَأَيُّا اللهُ يَعْ مَا لَكُودِكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ اللهَ اللهُ الل

قَالَ مَعَاذٌ ﷺ: مَنْ شَكَّ فِي اللهِ فَإِنَّ ذَلِكَ يُبْطِلُ جَمِيعَ حَــسَنَاتِهِ وَمَــنْ آمَــنَ وَتَعَـاطَى الْمَعَاصِي يُرْجَى لَهُ الْمَعْفِرَةَ وَيُحَافُ عَلَيْهِ مِن الْعقُوبَةِ

قَالَ السَّائِلُ لِمعَادٍ ﴿ إِذَا كَانَ الشَّكُ يَهْدِمُ الْحَسَنَاتِ فَإِنَّ الْإِيمَانَ أَهْدَمُ وَأَهْدَمُ لِلسَّيِّئَاتِ

قَالَ مُعَاذٌ ﷺ: وَاللهِ مَا رَأَيْتُ رَجُلاً أَعْجَبَ مِنْ هَذَا الرَّجُلِ يُسْأَلُ أَمُسْلِمٌ أَنْتَ ؟ فَيَقُولُ لَا أَدْرِي .

فَيُقَالُ لَهُ قَوْلُكَ لَا أَدْرِي أَعَدُلٌ أَمْ جَوْرٌ ؟ فَإِن قَالَ : عَدْلٌ ، فَقُلْ : أَرَأَيْتَ مَا كَانَ فِي اللَّهُ فَيُقَالُ لَهُ قَوْلُكَ لَا أَدْرِي أَعَدُلاً ؟ فَإِن قَالَ نَعَمْ ، فَقُلْ أَتُوْمِنُ بِعَذَابِ الْقَبْسِرِ وَمُنْكَسِرٍ اللهُ نَعَمْ ، فَقُلْ أَتُوْمِنُ بِعَذَابِ الْقَبْسِرِ وَمُنْكَسِرٍ وَنَكَرِرٍ وَبِالقَدَرِ حَيرِهِ وَشَرِّهِ مِن الله تَعَالَى فَإِنْ قَالَ نَعَمْ ، فَقُلْ لَهُ : أَمُؤمِنٌ أَنْتَ ؟ فَإِن قَالَ لَكَ رَبِي وَبِالقَدَرِ حَيرِهِ وَشَرِّهِ مِن الله تَعَالَى فَإِنْ قَالَ نَعَمْ ، فَقُلْ لَهُ : أَمُؤمِنٌ أَنْتَ ؟ فَإِن قَالَ لَا أَدْرِي ، فَقَلْ لَهُ : لَا دَرَيْتَ وَلَا فَهمتَ وَلَا أَفْلَحْتَ

قُلتُ : وَمَنْ قَالَ إِنَّ الْجَنَّةَ وَالنَّارَ لَيْسَتَا بِمَخْلُوقَتِين

قَالَ : فَقُلْ لَهُ هُمَا شَيْءٌ أَوْ لَيْسَتَا بِشَيْءٍ وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ وَقَدْ قَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَنهُ بِقَدَرٍ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَنهُ بِقَدَرٍ ﴿ إِنَّا كُلُ اللهُ تَعَالَى : ﴿ اللهُ تَعَالَى : ﴿ النَّارُ لَيُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًا ۚ ﴾ (غافر ٢٤) فَإِنْ قَالَ إِنَّهُمَا تَفْنَيَانِ فَقُل لَهُ وَصَفَ اللهُ نَعِيمَهُمَا بِقُولِهِ : ﴿ لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴿ اللهِ اللهِ عَهْمَا أَفْلُودَ فِيهِمَا فَقَدْ كَفَرَ بِاللّهِ تَعَالَى لِأَنَّهُ أَنْكُرَ الْخُلُودَ فِيهِمَا

#### بَابٌ فِي الصِّفَاتِ:

قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَهِ الله : لَا يُوصَفُ الله تَعَالَى بِصِفَاتِ المَحْلُوقِينَ وَغَضَبُهُ وَرِضَاهُ صِفَتَانِ مِنْ صِفَاتِهِ بِلَا كَيفَ وَهُوَ قَولُ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ وَهُوَ يَغْضَبُ وَيَرْضَى وَلَا يُقَالُ غَضَبُهُ عُقُوبَتُه وَرضَاهُ ثَوَابُهُ وَنَصِفُهُ كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ أَحَدٌ صَمَدٌ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً عُقُوبَتُه وَرضَاهُ ثَوَابُهُ وَنَصِفُهُ كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ أَحَدٌ صَمَدٌ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ حَيُّ قَيُّومٌ قَادِرٌ سَمِيعٌ بَصِيرٌ عَالِمٌ يَدُ اللهِ فَوقَ أَيْدِيهِم لَيْسَتْ كَأَيْدِي خَلْقِهِ وَلَيْسَتْ جَارِحَةً جَارِحَةً

وَهُوَ خَالِقُ الْأَيْدِي وَوَجْهُهُ لَيْسَ كَوُجُوهِ خَلْقِهِ وَهُوَ خَالِقُ كُلِ الْوُجُوهِ وَنَفْسَهُهُ لَيسَتْ كَنَفْسِ خَلْقِهِ وَهُوَ خَالِقُ كُلِ النُّفُسِوسِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَيْهِ مَثْمَ اللَّهُ مَيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ كَنَفْسِ خَلْقِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ كَنَفْسِ خَلْقِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (الشورى ١١)

قُلتُ : أَرَأَيْتَ لَوْ قِيلَ أَيْنَ اللهُ تَعَالَى ؟

فَقَالَ : يُقَالُ لَهُ كَانَ الله تَعَالَى وَلَا مَكَانَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ وَكَانَ اللهُ تَعَالَى وَلَم يَكُــنْ أَيْنَ وَلَا خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ شَاءَ الــشَّائِي المَـشِيءَ ؟ أَيْنَ وَلَا خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ شَاءَ الــشَّائِي المَـشِيءَ ؟ فَقُلْ بِالصِّفَةِ وَهُوَ قَادِرٌ يَقْدِرُ بِالْقُدْرَةِ وعَالِمٌ يَعْلَمُ بِالْعِلْمِ وَمَالِكٌ يَمْلِكُ بِالْمُلْكِ فَقُلْ بِالْمُلْكِ فَإِنْ قِيلَ أَشَاءَ الْمَشْيئَةَ وَقَدّرَ بِالْمَشْيئَةِ وَشَاءَ بِالْعلمِ

#### بَابٌ آخَرُ فِي الْإِيمَانِ:

فَإِنْ قِيلَ أَيْنَ مُسْتَقَرُ الْإِيَانِ ؟ يُقَالَ مَعْدَنُهُ وَمُسْتَقَرُهُ الْقَلْبُ وَفَرْعُهُ فِي الْجَسَدِ ، فَإِنْ قِيسَلَ هُوَ فِي أَصْبُعِكَ ؟ فَقُلْ نَعَمْ ، فَإِنْ قِيلَ فَإِنْ قُطِعَتْ أَيْنَ يَذْهَبُ الْإِيمَانُ مِنْهَا ؟ قَالَ فَقَلْ إِلَى هُوَ فِي أَصْبُعِكَ ؟ فَقُلْ اللهُ مِن الْعَبَادِ شَيْنًا ؟ فَقُلْ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَحَقُهُ مَا مَتَ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِمْ ؟ فَقُلْ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَحَقُهُ مَا عَلَيْهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَحَقُهُ مَا عَلَيْهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَحَقُهُ مَا عَلَيْهِ أَنْ يَعْبُوهُ وَلَا يُعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يُعْبُوهُ وَلَا يُعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَلَا يَعْبُوهُ وَعِيدٌ مِنْهُ وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ وَمَا تَعْبُوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُقَومِنِ وَمَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجَمَىٰ عَلَى اللهُ يَعْبُونَ وَمَن شَاءَ فَلْيُومِن وَمَن شَآءَ فَلْيُومِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُومُ ﴾ (الكهدف بَعَلَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ فَى ﴾ (الكهدف وَعَيْدُ وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ فَى ﴾ (الداريات بَصَرَاهُمُ وَعِيدٌ وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَى وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيعَبُدُونِ فَى ﴾ (الداريات وَنُومِونُ وَعَلَى عَلَى اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْ كَالُومُ وَعِيدٌ وَقُولُهِ وَعَالَى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَى مَن فِى ٱلْأَرْضِ كُلُومُ وَمُولُومُ وَعَلَى اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَو شَآءَ وَلَو شَآءَ وَلَولُومُ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَو شَآءَ وَلَو اللّهُ اللهُ ا

<sup>(1)</sup> عن مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَا مُعَاذُ أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى العِبَادِ؟»، قَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «أَنْ لاَ يُعَذِّبَهُمْ» رواه البخارى في صحيحه كتاب التوحيد رقم ٧٣٧٣ ومسلم في صحيحه كتاب الإيمان رقــم

نَزَّلْنَآ إِلَيْهُ ٱلْمَلَىٰهِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءِ قُبُلًا مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُوٓاْ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ (الأنعام ١١١) وَقَالَ تَعَالَى :﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (آل عمرانه ١٤٥) وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ۖ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾ أيْ بمَشِيئتِه ﴿ وَلِذَ الِكَ خَلَقَهُمْ ۗ ﴾ (هـود ١١٩،١١٨) وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ۖ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّرْ فَي حَقَّتُ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ (النحل٣٦) وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى نَبِيُّنَا وَعَلِيهِ - : ﴿ قَدِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّلْنَا ٱللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّعُودَ فِيهَآ إِلَّآ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّنَا وسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْنَا ۚ رَبَّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَنتِحِينَ ﴿ الْاعراف ٨٩) وَقَالَ نُوحٌ -عَلَى نَبِيِّنَا وَعَلِيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِيٓ إِنَّ أَرَدتُ أَنَّ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُويَكُمْ ۚ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (هـود٣) قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ عَلَيْ وَهَمَّ بِمَا لَوْلَآ أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ عَ كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنَّهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ ﴾ (يوسف٢٤) وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلَيْمَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ عَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ ﴿ ﴾ (ص ٣٤) وَالله أَعْلَمُ. تَدَّ الْفِقْهَ الْأَكْبَ رُلَّ بِي حَنِيفَةَ رَحْمه الله بِرِوآية أَبِي مُطِيع البَلْخِي وَصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى سَيّدنا مُحَمّد وَآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.



المنسوب لأبى حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطى بن ماه المتوفى ١٥٠ هـ

روایة أبی یوسف

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ

## وَصَلَّى الله عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبهِ وَسَلَّمَ

# مُقَدِّمَةُ النَّاسِخِ:(١)

اعْلَمْ أَرْشَدَنَا اللهُ وَإِيَّاكَ أَنّهُ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُكلَّفِ أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَالطَّرْضَ مُلْكِهِ ، حَلَقَ العَالَمَ بِأَسْرِهِمْ العُلْوِيَّ وَالسُّفُلِيَّ ، وَالعَرْشَ وَالكُرْسِيَ ، وَالسَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ مُعَهُ مُدَبِّرٌ فِي الْمُلْكِ ، حَيِّ قَيُّومٌ ، لَا تَتَحَسَرُكُ ذَرَّةٌ إِلاَّ بِإِذْسِهِ ، لَيَسْ مَعَهُ مُدَبِّرٌ فِي الْمُلْكِ ، حَيٍّ قَيُّومٌ ، لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَـا نَسُومٌ ، لَيَعْلَمُ مَا فِي الْمُلْكِ ، حَيٍّ قَيُّومٌ ، لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَـا نَسُومٌ ، عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادِةِ ، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْمُلْكِ ، حَيٍّ قَيُّومٌ ، لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَـا نَسُومٌ ، وَلَا فِي السَّمَاءِ ، يَعْلَمُ مَا فِي عَلِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادِةِ ، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْضِ ، وَلَا فِي السَّمَاءِ ، يَعْلَمُ مَا فِي الْمَرِّ وَالبَحْرِ ، وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا ، وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ ، وَلَا رَطْب ، البَرِّ وَالبَحْرِ ، وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا ، وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ ، وَلَا رَطْب ، البَرِّ وَالبَحْرِ ، وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا ، وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ ، وَلَا رَطْب ، وَلَا يَرْضِ ، وَلَا رَطْب ، وَلَا يَعْمَلُ فِي كُتَابِ مُبِينٍ ، أَخَاطَ بِكُلُّ شَيْءٍ عِلْمَا ، وَأَخْصَى كُلُّ شَيءَ عَلَدًا مُ اللَّكُمُ وَالْعَنَاءُ ، وَلَهُ الْعَرْةُ وَالْبَقَاءُ ، وَلَهُ الْحَمْمُ فِي خُلْقِهِ بِمَا يَشَاءُ ، لَا دَافِعَ لِمَا قَضَى ، وَلَا مَانِعَ لِمَا وَلَا عَنْعِ لِمَا يَوْمَةٍ مِنْهُ فَصْلً ، وَكُلُّ نَقْمَةٍ مِنْهُ عَدْلُ ، لَا مَامَ مَلْ مَا يُو مُلُكُ وَلَا مَوْقُ وَلَا يَشَعْدُ مِنْ وَلَا مُؤْوِلً وَلَا عَلْهُ وَلَا مَوْنُ وَلَا مَاعَ مَلْ مَا يُولِكُ وَلَا مَوْمُ وَلَا كُلُو مَا يَوْمَلُ مِنَ وَلَا مَوْقُ وَلَا مَامٌ ، وَلَا كُلُ وَلَا يَتَخَصَّ مُ بِالْمَالُ ، وَلَا كُلُونَ ، وَلَا يَتَخَصَّ مُ بِالْمَانَ ، وَلَا يَنَعْصَا مُ بِالْمَكَانُ ، وَلَا أَيْنَ كَانَ ؟، وَلَا كُلُونَ مَانَ عَلَا يَعْمَلُ ، وَلَا كُلُ وَلَا مَلَومُ وَلَا فَوْقُ وَلَا مَلَهُ مَا لَكُولُ مَا الْمَامُ ، وَلَا كَلُ وَلَا يَتَخَصَّ مُ وَل

ليس هذا من كلام أبي حنيفة وإنما هو من كلام الناسخ وهو مذكور في بداية المخطوط  ${1 \choose 1}$ 

وَلَا يَلْحَقُهُ وَهُمٌ ، وَلَا يُكِيِّفُهُ عَقْلٌ ، وَلَا يَتَخَصَّصُ فِي الزَّمَنِ ، وَلَا يَتَمَثَّلُ فِي النَّفْسِ ، وَلَا يَتَحُويِكِ يُتَصَوَّرُ فِي الوَهْمِ ، وَلَا يَتَكَيَّفُ فِي العَقْلِ ، وَلَا تَلْحَقُهُ الأَوْهَامُ وَالأَفْكَارُ ، وَلَا تَحُويِكِ يُتَصَوَّرُ فِي الوَهْمِ ، وَلَا يَتَكَيَّفُ فِي العَقْلِ ، وَلَا تَلْحَقُهُ الأَوْهَامُ وَالأَفْكَارُ ، وَلَكِي وَنِعْمَ النَّصِيرِ ، الجِهَاتُ وَالأَقْطَارُ ، وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْيَةٌ ، وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ، نِعْمَ المَوْلَى ونِعْمَ النَّصِيرِ ، عَرَفَهُ العَارِفُونَ بِأَفْعَالِهِ ، وَنَفُوا التَّكْيِيفَ عَنْ جَلَالِهِ فَكُلُّ مَا خَطَرَ فِي الأَوْهَامِ وَالأَفْكَارِ فَاللهُ تَعَالَى بَخِلَافِهِ .

أَمَّا بَعْدُ : فَهَذِهِ وَصَيَّةٌ مِن الإِمَامِ الأَعْظَمِ أَبِي حَنِيفَةَ رَحِمَهُ اللهُ لِأَصْحَابِهِ رِضْوَانُ اللهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، عَلَى مَذْهَب أَهْل السُّنَّةِ وَالجَمَاعَةِ .

(۱) لَمَّا مَرَضَ أَبُو حَنيفَةَ هُ قَالَ : اعْلَمُوا أَصْحَابِي وَإِخْوَانِي وَفقكم الله تعالى - أَنَّ مَذْهَبَ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ عَلَى اثْنَتَيْ عَشْرَةَ خِصْلَةٍ ، فَمَنْ كَانَ يَـسْتَقِيمُ عَلَـى هَـذِهِ الخِصَالِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ عَلَى اثْنَتَيْ عَشْرَةَ خِصْلَةٍ ، فَمَنْ كَانَ يَـسْتَقِيمُ عَلَـى هَـذِهِ الخِصَالِ حَتَّى تَكُونُواْ فِـي الخِصَالِ لَا يَكُونُ وَ مُبْتَدِعاً ، وَلَا صَاحِبَ هَوَى ً ، فَعَلَيْكُمْ بِهَذِهِ الخِصَالِ حَتَّى تَكُونُواْ فِـي شَفَاعَةِ نَبيّنَا مُحَمَّدٍ عَلَيْ يَوْمَ القِيَامَةِ :

أَوَّلُهَا : الإِيْمَانُ ، وَهُوَ إِقْرَارٌ بِاللِّسَانِ ، وَتَصْدِيقٌ بِالجَنَانِ (٢) ، وَمَعْرِفَةٌ بِالقَلْب ، وَالإِقْـرَارُ وَحُدُهُ لَا يَكُونُ إِيْمَاناً ؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ إِيْمَاناً لَكَانَ الْمَنافِقُونَ كُلُّهُمْ مُــوَّمِنِينَ (١) ، وَكَــذَلِكَ

(2) هذه من مسائل الإرجاء التى خالف فيها أبو حنيفة أهل السنة وهى أنه أخرج العمل من مسمى الإيمان وعقيدة أهل السنة والجماعة التى عليها علماء السلف والتى ندين الله بما هى أن الإيمان قول باللسان وتسصديق بالجنان وعمل بالجوارح والأركان يزيد بطاعة الرهمن وينقص بالعصيان

<sup>(</sup>ب) بدایة (1)

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله : المرجئة ثلاثة أصناف

الصنف الأول : قالوا الإيمان مجرد ما في القلب وهم نوعان :

الأول : من يدخل أعمال القلوب وهم أكثر فرق المرجئة

والثانى : من لا يدخلها وهم الجهمية وأتباعهم كالأشعرى ، لكن الأشعرى يثبت الشفاعة في أهل الكبائر

والصنف الثانى : قالوا : الإيمان مجرد قول اللسان وهم الكرامية ولا يعرف لأحد قبلهم وهؤلاء يقولون إن المنافق مؤمن ولكنه مخلد في النار

والصنف الثالث : قالوا : إنه تصديق القلب وقول اللسان وهم أهل الفقه والعبادة من المرجئة ومنهم أبو حنيفة وأصحابه

المَعْرِفَةُ وَحْدَهَا لَا تَكُونُ إِيمَاناً ، لِأَنَّهَا لَوْ كَانَتْ إِيمَاناً ؛ لَكَانَ أَهْلُ الكِتَابِ كُلُّهُمْ مُـوْمِنِينَ . ﴿ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴿ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴿ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ . [المنافقون 1] ، وقَالَ فِي حَقّ أَهْـلِ الكِتَـابِ : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرَفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ۗ ﴾ [البقرة ١٤٦]

وَالإِيْمَانُ لَا يَزِيدُ وَلَا يَنْفُصُ<sup>(٣)</sup> ، لِأَنَّهُ لَا يُتَصَوَّرُ نُقْصَانُه إِلاَّ بِزِيَادَةِ الكُفْرِ ، وَلَي يَنْفُصُ<sup>(٣)</sup> ، لِأَنَّهُ لَا يُتَصَوَّرُ نَقْصَانِهِ إِلاَّ بِنُقْصَانِ الكُفْرِ ، وَكَيْفَ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الشَّخْصُ الوَاحِدُ فِي حَالَةٍ وَاحِدَةٍ وَيَادَتُهُ إِلاَّ بِنُقْصَانِ الكُفْرِ ، وَالْمُؤْمِنُ مَوْمِنُ حَقَّا ، وَالْكَافِرُ كَافِرٌ حَقّا ، وَلَيْسَ فِي الإِيْمَانِ شَكُّ ، كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ فِي الْكُفْرِ شَكُّ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ [النفال ٤] وَ الأنفال عَيْرُ اللهِ يُمَانُ مِنْ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَي كُلُّهُ مُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْهُ الإِيْمَانُ عَيْرُ العَمَلُ عَيْرُ الإِيْمَانِ ، وَالإِيْمَانُ غَيْرُ العَمَلُ أَنْ يُقَالَ: ارْتَفَعَ عَنْهُ الإِيْمَانُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْتَفَعَ عَنْهُ الإِيْمَانُ ، أَوْ فَإِنَّ مَنْ اللهُ عَنْهُ الإِيْمَانُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْتَفَعَ عَنْهُ الإِيْمَانَ ، أَوْ فَا اللهُ عَنْهُ الإِيْمَانُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْتَفَعَ عَنْهُ الإِيْمَانَ ، أَوْ فَالَ يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْقَعَ عَنْهُ الإِيْمَانَ ، أَوْ فَالَ يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْقَعَ عَنْهُ الإِيْمَانَ ، أَوْ فَالَ يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْقَعَ عَنْهُ الإِيْمَانَ ، أَوْ فَالَ يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: ارْفَعَ اللهُ عَنْهَا الإِيْمَانَ ، أَوْ

مجموع فتاوى ورسائل الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٣٣/١

قلت: وإرجاء أبو حنيفة في هذه المسألة ليس إرجاء مطلق إذ أنه يعتقد أن الإنسان يعذب بذنوبه كما مضي .

فيه رد على الكرامية الذين يقولون أن الإيمان هو إقرار باللسان فقط  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(</sup>²) فيه رد على المرجئة لأنمم يقولون أن الإيمان هو تصديق القلب فقط

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) هذه مسألة أخرى من مسائل الإرجاء وعقيدة أهل السنة والجماعة والذى عليه السلف الصالح أن الإيمــــان يزيد وينقص

<sup>(4)</sup> يقول الإمام بعدم زيادة الكفر والايمان ونقصانه وذلك لتصوره أن الإيمان كتلة واحدة اذا ذهب ذهب جميعه وحل محله الكفر ، وهذا ليس بصحيح بدليل قول النبي ﷺ : "الإيمان بضع وستون شعبة أو بضع وسبعون شعبة أعلاها لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من شعب الإيمان " و كذلك الكفر فهو على شعب أيضاً كالحلف بغير الله مثلا فهو كفر لا يخرج من الملة وبذلك يتين لنا أنه من المتصور أن يكون الإنسان مؤمن وفيه شعبة من الكفر أو النفاق .

يؤكد الإمام - غفر الله له- على خروج العمل من مسمى الأيمان وهذا مخالف لعقيدة أهل السنة والجماعة  $\binom{5}{1}$ 

أَمَرَهَا بِتَوْكِ الإِيْمَانِ وَقَدْ قَالَ لَهَا الشَّرْعُ دَعِ الصَّوْمَ ، ثُمَّ اقْضِيهِ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ : دَعِ الطَّوْمَ الْفَقِيرِ الزَّكَاةُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ : لَيْسَ عَلَى الفَقِيرِ الزَّكَاةُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ : لَيْسَ عَلَى الفَقِيرِ الزَّكَاةُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ : لَيْسَ عَلَى الفَقِيرِ الزَّكَاةُ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ : لَيْسَ عَلَى الفَقِيرِ الإِيْمَانُ (١) ، وتَقْدِيرُ الخَيْرِ وَالشَّرِ كُلُّهُ مِن اللهِ ﴿ كُلُّهُ مِن اللهِ ﴾ الله عَلَى الفَقِيرِ الإِيْمَانُ لَهُ تَوْحِيدٌ . أَنَّ تَقْدِيرَ اللهِ عَيْرِهِ لَصَارَ كَافِراً بِاللهِ ، وَبَطَلَ تَوْحِيدُهُ ، إِنْ كَانَ لَهُ تَوْحِيدٌ .

وَالشَّانِي : نُقِرُّ بِأَنَّ الأَعْمَالَ ثَلَاثَةٌ : فَرِيضَةٌ ، وَفَضِيلَةٌ ، وَمَعْصِيَةٌ

فَالفَرِيضَةُ بِأَمْرِ اللهِ تَعَالَى ، وَمَشِيئَتِهِ ، وَمَحَبَّتِهِ ، وَرِضَاهُ ، وَقَضَائِهِ ، وَقَدَرِهِ ، وَتَحْلِيقِــهِ ، وَحُكَّمِهِ ، وَعِلْمِهِ ، وَتَوْفِيقِهِ ، وَكِتَابَتِهِ فِي اللَّوْحِ المَحْفُوظِ .

وَالفَصْيِلَةُ لَيْسَتْ بِأَمْرِ اللهِ تَعَالَى ، وَلَكِنْ بِمَشِيئَتِهِ ، وَمَحَبَّتِهِ ، وَرِضَاهُ ، وَقَضَائِهِ ، وَقَدَرِهِ ، وَتَخْلِيقِهِ ، وَكِتَابَتِهِ فِي اللَّوْحِ المَحْفُوظِ .

وَالْمُعْصِيَّةُ لَيْسَتْ بِأَمْرِ اللهِ ، وَلَكِنْ بِمَشِيئَتِهِ ، لَا بِمَحَبَّتِهِ ، وَبِقَضَائِهِ ، لَا بِرِضَاهُ ، وَ بِتَقْدِيرِهِ ، لَا بِتَوْفِيقِهِ ، وَبِخِذْلَانِهِ ، وَعِلْمِهِ ، وَكِتَابَتِهِ .

وَالْفَالِثُ : نُقِرُّ بِأَنَّ اللهَ ﷺ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونَ لَهُ حَاجَةٌ ، وَاسْتِقْرَارٌ عَلَيْهِ ، وَهُوَ حَافِظُ العَرْشِ ، وَغَيْرُ العَرْشِ مِنْ غَيْرِ احْتِيَاجٍ ، فَلَوْ كَانَ مُحْتَاجاً لَمَا قَلَدَرَ عَلَيْهِ ، وَهُوَ حَافِظُ العَرْشِ ، وَغَيْرُ العَرْشِ مِنْ غَيْرِ احْتِيَاجٍ ، فَلَوْ كَانَ مُحْتَاجاً إِلَى الجُلُوسِ وَالقَرَارِ عَلَى إِيجَادِ العَالَمِ ، وَالحِفْظِ ، وَتَدْبَيْرِهِ كَالَمَحْلُوقِينَ ، وَلَوْ صَارَ مُحْتَاجاً إِلَى الجُلُوسِ وَالقَرَارِ ، فَقَبْلَ خَلْقِ العَرْشِ أَيْنَ كَانَ اللهُ تَعَالَى ؟ - تَعَالَى اللهُ عَنْ ذَلِكَ عُلُواً كَبِيراً .

وَالرَّابِعُ: نُقِرُّ بِأَنَّ القُرْآنَ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى ، غَيْرُ مَخْلُوق ، وَوَحْيُهُ ، وَتَنْزِيلُهُ ، وَصِفَتُهُ ، لَـــا هُوَ وَلَا غَيْرُهُ ، بَلْ هُوَ صِفَتُهُ عَلَى التَّحْقِيقِ ، مَكْتُوبٌ فِي المَصَاحِفِ ، مَقْرُوءٌ بِالأَلْــسُنِ ، هُوَ وَلَا غَيْرُهُ ، بَلْ هُوَ صِفَتُهُ عَلَى التَّحْقِيقِ ، مَكْتُوبٌ فِي المَصَاحِفِ ، مَقْرُوءٌ بِالأَلْــسُنِ ،

<sup>(1)</sup> رفع العمل عن المكلف ليس معناه رفع الإيمان بل إن رفعه فيه امتثال لأمر الله فهو من كامل الايمان ويتضح ذلك بالأمثلة التى ذكرها رحمه الله فإن الحائض لا تصلى لأنها امتثلت بداية لأمر الله بالترك فكان ذلك إيماناً منها وكان تركها للعمل زيادة فى إيمانها .

مَحْفُوظٌ فِي الصُّدُورِ ، غَيْرُ حَالٍ فِيهَا ، وَالجِبْرُ وَالكَاغِدُ وَالكِتَابَةُ كُلُّهَا مَخْلُوقَةٌ ؛ لِأَنَّهَا وَالْحَبَابَةَ وَالْحُرُوفَ وَالكَلِمَاتِ وَالآياتِ أَفْعَالُ العِبَادِ ، وَكَلامُ اللهِ عَيْرُ مَخْلُوق ؛ لِأَنَّ الكِتَابَةَ وَالْحُرُوفَ وَالكَلِمَاتِ وَالآياتِ كُلَّهَا آلَةُ القُرْآنِ ؛ لِحَاجَةِ العِبَادِ إِلَيْهَا ، وَكلامُ اللهِ تَعَالَى قَائِمٌ بِذَاتِهِ ، وَمَعْنَاهُ مَفْهُومٌ بِهَذِهِ كُلَّهَا آلَةُ القُرْآنِ ؛ لِحَاجَةِ العِبَادِ إِلَيْهَا ، وَكلامُ اللهِ تَعَالَى قَائِمٌ بِذَاتِهِ ، وَمَعْنَاهُ مَفْهُومٌ بِهَذِهِ الأَشْيَاءِ ، فَمَنْ قَالَ بِأَنَّ القُرْآنَ مَخْلُوقٌ فَهُو كَافِرٌ بِاللهِ العَظِيمِ وَاللهُ تَعَالَى مَعْبُودٌ لَا يَسزَالُ كَمَا كَانَ ، وَكَلامُهُ مَقْرُوءٌ مَكْتُوبٌ وَمَحْفُوظٌ مِنْ غَيْر مُزَايَلَةٍ عَنْهُ عَن المَوْصُوفِ .

وَالْحَامِسُ : نُقِرُّ بِأَنَّ أَفْضَلَ هَذِهِ الْأُمَةِ بَعْدَ نَبِينَا مُحَمَّدٍ عَلَيْ أَبُو بَكْرٍ الصِّدِيقُ ، ثُمَّ عُمَرُ ثُلَمَّ عُمْمُ ثُلَمَ عُمْمَ أَجْمَعِينَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿وَٱلسَّنِقُونَ ٱلسَّنِقُونَ ٱلسَّنِقُونَ اللهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿وَٱلسَّنِقُونَ ٱلسَّنِقُونَ اللهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿وَٱلسَّنِقُونَ ٱلسَّنِقُونَ أَلَى اللهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿وَٱلسَّنِقُونَ ٱلسَّنِقُونَ آلسَّنِقُونَ أَلَى اللهِ عَلَيْهِمْ أَكُلُّ مُونَ تَقِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ا

وَالسَّادِسُ : نُقِرُ بِأَنَّ العَبْدَ مَعَ أَعْمَالِهِ ، وَأَقْوَالِهِ (١) ، وَمَعْرِفَتِهِ مَخْلُوقٌ ، فَلَمَّ ا كَ انَ الفَاعِلُ مَخْلُوقًا فَأَفْعَالُه أَوْلَى أَنْ تَكُونَ مَخْلُوقَةً .

وَاللّهُ تَعَالَى خَالِقُهُمْ ، وَرَازِقُهُمْ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى خَلَقَ الْحَلْقَ ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ طَاقَةٌ ؛ لِأَنَّهُمْ ضُعَفَاءُ عَاجِزُونَ ، وَاللهُ تَعَالَى خَالِقُهُمْ ، وَرَازِقُهُمْ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ ٱللّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ وَاللهُ يَعَالَى خَالِقُهُمْ ، وَرَازِقُهُمْ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ ٱللّهُ ٱلّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ وَكُمْ ثُمَّ مَا يَعَالَى خَلَالٌ ، وَجَمْعُ المَالِ مِن الْحَلالِ حَلالٌ ، وَجَمْعُ المَالِ مِن الْحَلالِ حَلالٌ ، وَجَمْعُ المَالِ مِن الْحَرَامُ حَرَامٌ .

وَالنَّاسُ<sup>(۲)</sup> عَلَى ثَلاثَةِ أَصْنَافٍ: الْمُؤْمِنُ الْمُخْلِصُ فِي إِيْمَانِهِ ، وَالكَافِرُ الجَاحِدُ فِسي كُفْرِهِ وَالنَّافِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْعَمَلَ ، وَعَلَى الْكَافِرِ الإِيْمَانَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى فَرَضَ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْعَمَلَ ، وَعَلَى الْكَافِرِ الإِيْمَانَ ، وَعَلَى الْمُنَافِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْعَمَلَ ، وَعَلَى الْكَافِرِ الإِيْمَانَ ، وَعَلَى اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهُ مِنُونَ الْعَمَلَ ، وَعَلَى اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهُ مِنُونَ الْعَلَاصَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهُ فَوْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنُونَ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

(<sup>2</sup>) فى (أ) "والمؤمن" و فى (ب) الناس وهو الأليق المناسب للكلام

<sup>(1)</sup> في الأصل "وأقراره"

وَالنَّامِنُ : نُقِرُ بِأَنَّ الإِسْتِطَاعَةَ مَعَ الفِعْلِ لَا قَبْلَ الفِعْلِ ، وَلَا بَعْدَ الفِعْلِ ؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ قَبْلَ الفِعْلِ ، وَلَا بَعْدَ الفِعْلِ ؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ قَبْلِهِ الفَعْلِ لَكَانَ العَبْدُ مُسْتَغْنِياً عَن اللهِ تَعَالَى وَقْتَ الْحَاجَةِ ، فَهَذِهِ خِلافُ حُكْمِ النَّصِّ ، لِقَوْلِهِ لَكَانَ الفِعْلِ لَكَانَ مِن اللهَ تَعَالَى : ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ ﴾ [محمد ٣٨] ، ولَوْ كَانَ بَعْدَ الفِعْلِ لَكَانَ مِن اللهَ سَلِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ اللهُ السُلِطَاعَةِ . (١)

وَالتَّاسِعُ: نُقِرُ بِأَنَّ الْمَسْحَ عَلَى الْخُفَيْنِ وَاجِبٌ لِلْمُقِيمِ يَوْماً وَلَيْلَةً ، وَلِلْمُسَافِرِ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ وَلَيَالِيهَا ، لِأَنَّ الْحَدِيثَ وَرَدَ هَكَذَا (٢) ، فَمَنْ أَنْكَرَ فَإِنَّهُ يُحْشَى عَلَيْهِ الكُفْرَ ؛ لِأَنَّهُ قَرِيبٌ مِن الخَبَرِ الْمُتَوَاتَرِ ، وَالقَصْرُ ، وَالإِفْطَارُ فِي السَّفَرِ رُحْصَةٌ بِنَصِّ الكِتَابِ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ الْخَبَرِ المُتَوَاتَرِ ، وَالقَصْرُ ، وَالإِفْطَارُ فِي السَّفَرِ رُحْصَةٌ بِنَصِّ الكِتَابِ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَلِي السَّفَرِ رُحْصَةٌ بِنَصِّ الكِتَابِ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَالْمَلْوَةِ اللَّهُ وَالْمَلِقَ اللَّهُ وَالْمَلِقَ اللَّهُ وَالْمَلَوْةِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمَلَوْةِ الْمُوارُولُ مِنَ الطَّلَوْةِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلِقَةِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمَلُوةِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلُولَةِ الْمُؤْمِلُوا مِنَ ٱلطَّالُوةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَالِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُولِي اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمِ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ ا

<sup>()</sup> فان السيخ عضام راسد . يرى اهل السنه والجماعة أن الم سنطاعة والإعالة على الفعل لحول فبسل الفعس ومعه وهذا مفهوم صفتى العدل والحكمة لله تعالى فمن عدل الله في أنه أعان جميع المكلفين على القيام بما أوجبه عليهم قبل الفعل ، فأعطاهم الله العقول المميزة والفطر المدركة وأرسل إليهم الرسل ، وأعطاهم القدرة على فعل ما أوجبه عليهم ومن حرم شيئاً من ذلك رفع الله عنه التكليف كالمجنون وأصحاب الفترة ومسن فقد السمع والبصر والإدراك ، كل هؤلاء لم يكلفهم الله بالشرع لأفهم غير معانين على الإتيان به .

ومن رحمة الله تعالى أن يكرم من أراد طريق الهداية وسار فى الدرب بأن يشرح له صدره ويدبر له أمـــره ويزيـــده هــى هدىً ، ومن رفض طريق الهداية بعد إعانة الله له خذله الله وأزاغ قلبه وختم على سمعه وبـــصره ، وهــــذه هـــى الإعانة مع الفعل وعدمها وهذا هو موقف أهل السنة منها .

أما المعتزلة فأثبتوا الإعانة قبل الفعل وأنكروها معه بحجة عدم العدل فكيف يعين أقواماً دون أقوام .

وأما الأشاعرة فأثبتوا الإعانة التي مع الفعل وعظموها حتى نسبوا الفعل إلى الله والعبد مجــرد علاقـــة لحــصول القضاء. والقدر .

<sup>(2)</sup> قال الحارثي في مسند أبي حنيفة ص١٦١ رقم٤٤ وما بعده : «حدثنا أحمد بن محمد البلخي أخبرنا عبيد بن يعيش أخبرنا يونس بن بكير أنبأنا أبو حنيفة عن حماد عن إبراهيم عن أبي عبدالله الجدلي عن خزيمة ابن ثابيت أن رسول الله على قال : للمقيم يوم وليلة وللمسافر ثلاثة أيام ولياليهن »

أخرجه البيهقى فى السنن الكبرى ١٢١٦ ، أحمد فى مسنده ١٢٣٣ ، الطيالسى فى مسنده ١٣٠٣ ، الطبرانى فى الأوسط ٤٦٧٢ ، والكبير ١٢٦٣

قلت : وهو ليس واجب وإنما هو للمباح وربما للندب .

الإِفْطَارِ قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة ١٨٤].

وَالْعَاشِرُ : نُقِرُّ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَى أَمَرَ الْقَلَمَ بِأَنْ يَكْتُبَ ، فَقَالَ الْقَلَمُ : مَاذَا أَكْتُب يَك رَبِّ، فَقَالَ الْقَلَمُ : مَاذَا أَكْتُب يَك رَبِّ، فَقَالَ اللهَ تَعَالَى : ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي فَقَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الْقَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿وَكُلُ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي النَّهُ اللهُ تَعَالَى : ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي النَّهُ رَقَى وَكُلُ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُّسْتَطَرُّ ﴿ القمر ٥٢ ، ٣٥] .

وَالْحَادِي عَشَرَ: نُقِرُ بِأَنَّ عَذَابَ القَبْرِ كَائِنٌ لَا مَحَالَةَ ، وَسُؤَالُ مُنْكَرٍ وَنَكِيرٍ حَقٌ ، لِوُرُودِ الأَحَادِيثِ (٢).

وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ حَقِّ ، مَخْلُوقَتَانِ لِأَهْلِهِمَا ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى فِي حَقِّ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ أُعِدَّتَ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ أُعِدَّتَ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ وَالْعَقَابِ .

وَالْمِيزَانُ حَقٌ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ [الأنياء ٢٤] وَقِرَاءَةُ الكُتُبِ حَقٌ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ ٱقْرَأْ كِتَنبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ وَقِرَاءَةُ الكُتُبِ حَقٌ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ ٱقْرَأْ كِتَنبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء 16] .

(1) عَنْ عُبَادةَ بنِ الصَّامِتِ قَال سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يقول : « إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلَمُ فَقَــالَ: «اكْتُــبْ» فَقَالَ: يَا رَبِّ مَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: «اكْتُبِ الْقَدَرَ مَا كَانَ وَمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى الْأَبَدِ» رواه الرمذى فى سننه ٢١٥٥ وأبو داود فى سننه ٢١٥٥ وقال الألباني صحيح

(²) مِنْ ذَلِكَ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : "إِذَا قُبِرَ الْمَيِّتُ - أَوْ قَالَ أَحَدُكُمْ أَتَاهُ مَلَكَانِ الْمُنْكَرُ وَالآخَرُ النَّكِيرُ..." حسن رواه الترمذى فى كتاب الجنائز ١٠٧١ وابسن أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ يُقَالُ لاَّحَدِهِمَا الْمُنْكَرُ وَالآخِرُ النَّكِيرُ..." حسن رواه الترمذى فى كتاب الجنائز ١٠٧١ وابسن حبان فى صحيحه ٣٨٦/٧ والآجرى فى الشريعة ١٨٧/٢ ، وابن أبي عاصم فى السنة ٨٦٤

وَالثَّانِي عَشَرَ : نُقِرُّ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَى يُحْيِى هَذِهِ النُّفُوسَ بَعْدَ الْمَوْتِ ، وَيَبْعَثُهُمْ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ لِلْجَزَاءِ وَالثَّوَابِ ، وَأَدَاءِ الْحُقُوقِ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ۞ ﴾[الحج٧]

وَلِقَاءُ اللهِ تَعَالَى ، لِأَهْلِ الجَنَّةِ حَقٌّ بِلا كَيْفِيَّةٍ ، وَلَا تَشْبِيهٍ ، وَلَا جِهَةٍ .

وَشَفَاعَةُ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ ﷺ حَقُّ لِكُلِّ مَنْ هُو مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ ، وَإِنْ كَانَ صَاحِبَ الكَبِيْرَةِ.

وَعَائِشَةُ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا بَعْدَ حَدِيْجَةَ الكُبْرَى أَفْضَلُ نِـسَاءِ العَـالَمِيْنَ ، وَأُمُّ المُـؤمِنِيْنَ ، وَمُطَهَّرَةٌ مِن الزِّنَا ، فَهُوَ وَلَدُ الزِّنَا.

وَأَهْلُ الْجَنَّةِ فِي الْجَنَّةِ خَالِدُونَ ، وَأَهْلُ النَّارِ فِي النَّارِ خَالِدُونَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى فِي حَتِّ الْمُوْمِنِينَ : ﴿ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ ۖ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَلِي حَقِّ الْمُودِينَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ البقرة ٣٩] . الكَافِرِينَ : ﴿ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ البقرة ٣٩] .

وَالْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَحْدَهُ وَصَلَّى اللهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ تَمَّتُ وَصِيَّةُ الإِمَامِ أَبِي حَنِيفَةَ لِأَصْحَابِهِ

